INSTITUT FILSAFAT DAN TEKNOLOGI KREATIF LEDALERO
PROGRAM STUDI ILMU FILSAFAT
@ LEDALOGOS: JURNAL FILSAFAT

https:/ /journal.iftkledalero.ac.id/index.php/JLOG

INSTITUT FILSAFAT
DAN TEKNOLOGI KREATIF
LEDALERQ

Filosofi Pribumisasi Islam sebagai Respons terhadap
Konteks Sosial Politik Kontemporer di Indonesia

Adrianus Fani?l, Subaidi2

1Universitas Islam Negeri Sunan Kalijaga, Yogyakarta, Indonesia (email: frandylahurus4933@gmail.com)
ZUniversitas Islam Negeri Sunan Kalijaga, Yogyakarta, Indonesia (email: subaidi@uin-suka.ac.id)

ARTICLE INFO ABSTRAK
Article history: Artikel ini bertujuan untuk mengkaji secara kritis filosofi
Received: 8 October 2025 pribumisasi Islam dalam sorotan cahaya pemikiran K. H.

Revised: 13 October 2025

Accepted: 20 November 2025 Abdull*rahman Wahid (Gus Dur). Di tengah meluasnya stigma
Available online: 29 November 2025 negatif terhadap Islam pada umumnya dan dalam konteks
Kata Kunci: kehidupan sosial politik kontemporer di Indonesia pada
Gus Dur; tradisi; budaya; Islam khususnya, yang acapkali terjebak dalam politik identitas dan
nusantara tindakan intoleransi agama, gagasan Gus Dur tentang
Keywords: pribumisasi Islam berusaha menawarkan sudut pandang yang
Gus Dur; tradition; culture; Islam mendalam untuk kembali memahami Islam dalam konteks

nusantara Indonesia. Artikel ini lebih menyoroti tentang bagaimana Gus

Dur menawarkan kerangka analisis kritis untuk memahami
keseimbangan antara Islam, tradisi dan budaya khas Nusantara. Kontribusi khusus tulisan ini
terletak pada penekanan bahwa Islam di Indonesia mesti bersifat kontekstual, sesuai dengan
karakter budaya Nusantara yang menganut prinsip harmoni atau keselarasan, sehingga segala
bentuk politik identitas dan sikap intoleransi agama yang acap kali terjadi dalam konteks
kehidupan sosial politik di Indonesia perlu dievaluasi. Hasil penelitian menunjukkan bahwa
konsep pribumisasi Islam menurut Gus Dur dapat menjadi jawaban atas tuduhan atau stigma
negatif yang dilekatkan pada Islam, sekaligus merespon situasi sosial politik kontemporer di
Indonesia yang acapkali diwarnai oleh politik identitas dan intoleransi agama, serta menunjukkan
komitmen pada toleransi dan perdamaian yang menjadi basis kultural kehidupan masyarakat
Islam Nusantara.

ABSTRACT

This article aims to critically analyse the philosophy of pribumisasi Islam via the lens of K. H.
Abdurrahman Wahid’s (Gus Dur) ideas. Amidst the widespread negative stigma against Islam in
general and in the context of contemporary socio-political life in Indonesia in particular, which is
often trapped in identity politics and religious intolerance, Gus Dur’s idea of the pribumisasi Islam
seeks to offer an in-depth perspective to re-understand Islam in the Indonesian context. This article
highlights how Gus Dur offers a critical analytical framework for understanding the balance between
Islam, tradition, and the unique culture of Indonesia. This article’s distinctive contribution lies in its
emphasis on the need to contextualise Islam in Indonesia in accordance with the archipelago’s
cultural character, which upholds the idea of harmony or balance. This is necessary in order to assess
the various forms of identity politics and religious intolerance that frequently arise within the
framework of Indonesian sociopolitical life. The study’s findings indicate that Gus Dur’s concept of
pribumisasi Islam can serve as a response to the accusations or negative stigma associated with
Islam. Additionally, it can address the current socio-political condition in Indonesia, which is
frequently characterised by religious intolerance and identity politics. This commitment to tolerance
and peace is a cultural foundation of the Islamic communities of Indonesia.

132|Ledalogos


https://journal.iftkledalero.ac.id/index.php/JLOG

Adrianus Fani & Subaidi

PENDAHULUAN

Di era modern, persepsi terhadap Islam telah mengalami tantangan yang
signifikan, baik di tingkat domestik maupun global. Peristiwa-peristiwa tragis seperti
intimidasi dan kekerasan yang mengatasnamakan Islam serta tindakan organisasi
ekstremis lainnya telah memicu gelombang Islamofobia. Tragedi 11 September 2001
di Amerika Serikat menjadi salah satu titik puncak yang memperburuk persepsi
negatif terhadap Islam. Munculnya berbagai gerakan Islam di Indonesia yang cukup
menonjol seperti Front Pembela Islam (FPI), Laskar Jihad (LJ), Jama’ah Ikhwan al-
Muslimin Indonesia (JAMI), dan Majelis Mujahidin Indonesia (MMI) pasca-jatuhnya
Soeharto juga menarik untuk dicermati. Kelompok-kelompok ini menjadi sangat
menonjol karena pemahaman keagamaan yang cenderung literal dan aksi-aksinya
yang cenderung radikal (Azyumardi, 2004: 33). Pemberitaan yang berfokus pada aksi-
aksi ekstremis itu memicu diskriminasi dan pandangan yang meluas bahwa Islam
identik dengan kekerasan, sekaligus menciptakan tantangan besar bagi dakwah Islam
di era digital. Selain itu, menurut Alif & Nur (2019: 57), beberapa tradisi dan budaya
lokal di Jawa seperti selametan (acara syukuran dengan mengundang beberapa
kerabat atau tetangga) dan nyadran (ritual penghormatan kepada leluhur di makam)
mulai dianggap sebagai praktik bidah. Padahal, Islam merupakan agama rahmatan lil
‘alamiin (Musliq & Adnar, 2014: 3). Hal ini berarti bahwa eksistensi agama Islam dapat
menghadirkan rahmat, berkah, cinta dan kebaikan bagi alam dan seisinya. Misi dan
ajaran agama Islam tidak hanya ditujukan kepada satu kelompok tertentu, tetapi
seluruh alam semesta.

Menghadapi aneka tantangan dan stigma negatif terhadap Islam yang begitu
kompleks, gagasan dan filosofi Islam Nusantara tentang pribumisasi Islam menurut
Gus Dur muncul sebagai sebuah narasi tandingan yang kuat. Jika membaca aneka
kumpulan tulisan Gus Dur seperti Tuhan Tidak Perlu Dibela, Islam Kosmopolitan,
Pribumisasi Islam, Mengurai Hubungan Agama dan Negara, Pergulatan Agama, Negara
dan Kebudayaan, terdapat gambaran tentang bagaimana Gus Dur mencetuskan ide-
ide yang sangat brilian dan dinamis terkait Islam itu sendiri. Sebagai seorang
intelektual Muslim terkemuka dan mantan Presiden Republik Indonesia, Gus Dur
mewarisi dan mengembangkan pemikiran progresif Islam yang berakar pada nilai-
nilai kemanusiaan, pluralisme, dan kearifan lokal. Seluruh karya hidupnya, termasuk
konsep pribumisasi Islam, secara langsung menangani akar penyebab stigma negatif
dan menawarkan kerangka kerja yang komprehensif untuk mengembalikan wajah
Islam sebagai agama yang rahmatan lil ‘alamin.

Tulisan ini bertujuan untuk mengkaji konsep pribumisasi Islam dalam perspektif
Gus Dur. Dengan membahas ulang konsep ini, penulis bermaksud untuk melihat
manifestasi Islam yang berakulturasi dengan budaya, tradisi, dan kearifan lokal di
wilayah Indonesia. Akulturasi dipahami sebagai sebuah proses sosial di mana unsur-
unsur dalam Islam diterima dan diolah ke dalam kebudayaan lokal demi menciptakan
identitas baru yang islami tanpa menghilangkan esensi budaya lokal itu sendiri.
Penulis juga berpandangan bahwa konsep pribumisasi Islam dalam perspektif Gus
Dur dapat dijadikan sebagai solusi atas persoalan intoleransi agama dan politik
identitas yang acap kali terjadi dalam kehidupan sosial politik kontemporer di
Indonesia, serta kecenderungan pelabelan atau stigma negatif lain yang dilekatkan
pada Islam sebagai sebuah organisasi yang menganut paham ekstremisme dan

133|Ledalogos



Ledalogos: Jurnal Filsafat Vol. 1, No. 2, November 2025

terorisme. Hal ini menjadi sebuah fenomena yang terus mencuat ke permukaan dalam
pergulatan keislaman di tanah air Indonesia. Tulisan ini akan dibagi ke dalam
beberapa bagian yakni pendahuluan, historisitas gagasan Islam Nusantara, biografi
singkat Gus Dur, gagasan Gus Dur tentang pribumisasi Islam, pro dan kontra
pribumisasi Islam (Islam Nusantara), filosofi pribumisasi Islam sebagai respon
terhadap realitas kehidupan sosial politik kontemporer di Indonesia, dan kesimpulan.

METODE

Penelitian ini menggunakan metode penelitian kualitatif dengan model
pendekatan analisis historis faktual terhadap tokoh Gus Dur. Objek material yang
menjadi pokok perhatian penulis dalam penelitian ini adalah pandangan Gus Dur
tentang pribumisasi Islam, sementara objek formal dari penelitian ini adalah analisis
historis dan filosofis atas pemikiran Gus Dur tentang pribumisasi Islam sebagai hasil
akulturasi antara Islam, tradisi dan budaya Nusantara, sekaligus respon terhadap
stigma negatif yang dilekatkan pada Islam dalam pergulatan keislaman di Indonesia.

HISTORISITAS GAGASAN ISLAM NUSANTARA

Sejak muktamar Nahdlatul Ulama ke-33 di Jombang-Jawa Timur tanggal 1-5
Agustus 2015 (Qomar, 2015: 20), term Islam Nusantara menjadi booming hampir di
seantero Indonesia, khususnya di kalangan kaum Islam. Islam Nusantara adalah
istilah yang relatif baru namun mewakili model keislaman yang telah berakar dalam
di Indonesia selama berabad-abad. Bila ditelisik lebih jauh, konsep ini bukan sebuah
agama baru, melainkan sebuah manifestasi dari Islam yang berakulturasi dengan
budaya, tradisi, dan kearifan lokal di wilayah kepulauan Indonesia.

Secara historis, Islam Nusantara menggambarkan proses penyebaran Islam yang
damai dan persuasif, di mana ajaran-ajaran Islam menyatu secara serasi dengan
tradisi lokal Nusantara yang tidak bertentangan dengan akidah (keyakinan).
Pendekatan ini terlihat jelas dalam metode dakwah yang dilakukan oleh para Wali
Songo (sembilan wali) di Jawa, yang menggunakan mekanisme budaya dan dialog
untuk memperkenalkan Islam. Peran para Wali Songo sebagai cultural-broker (Geertz,
160: 40) berhasil menggabungkan prinsip-prinsip syariah Islam dengan tasawuf
(sufisme) dan tradisi budaya lokal dalam satu kesatuan, sehingga ajaran Islam mudah
diterima oleh masyarakat. Pendekatan ini membedakan Islam Nusantara dari model
Islam yang lebih puritan atau formalistik, yang cenderung menolak dan
menghancurkan tradisi lokal.

Secara sosiologis, gagasan tentang Islam Nusantara lebih merupakan penegasan
terhadap eksistensi agama Islam di wilayah Nusantara sejak awal kedatangannya
dengan aneka interpretasi dan ekspresi yang khas. Secara geografis, dapat dikatakan
bahwa eksistensi Islam Nusantara merupakan Islam yang sangat khas Nusantara,
serupa dengan adanya Islam Arab, Islam Afrika dan Islam Barat. Dari segi istilah, Islam
Nusantara telah lama digunakan oleh para cendekiawan muslim Indonesia. Jauh
sebelum Gus Dur, Sunan Giri menyebutnya dengan “Din Arab Jawi”, yakni Agama Islam
dari Arab dengan karakter Jawi atau Jawa. Bahkan Sunan Giri telah mencetuskan ide
untuk menegakkan Islam Jawa (Kimuddin Arab Jawi). Selain itu, istilah Islam
Nusantara dikampanyekan oleh pihak organisasi Nahdlatul Ulama (NU), setelah Said

134|Ledalogos



Adrianus Fani & Subaidi

Aqil Surodj (Mantan Ketua Pengurus Besar Nahdlatul Ulama) dalam acara
Musyawarah Alim Ulama Nahdlatul Ulama di Masjid Istiglal pada 14 Juni 2015
menyatakan bahwa Islam Nusantara hadir sebagai strategi untuk memperkuat
nasionalisme Indonesia dan memperkokoh persatuan bangsa dalam kerangka
keberagaman, serta menjadi cara untuk menghadapi tantangan radikalisme dengan
pendekatan damai dan dialogis (Rafii’i, 2019: 5-6).

Gagasan Islam Nusantara memiliki relasi yang erat dengan pandangan Gus Dur
pada tahun 1980-an tentang pribumisasi Islam. Konsep ini dilontarkan Gus Dur pada
kalangan Nahdliyyin (kelompok atau komunitas penganut NU) untuk menentukan
sebuah distingsi baru bagi umat Islam Indonesia (Rumadi, 2022: 276). Konsep ini
menolak gagasan bahwa Islam harus seragam dan kaku, melainkan melihatnya
sebagai ajaran yang fleksibel dan mampu beradaptasi dan berinteraksi secara
harmonis dengan konteks sosial, budaya dan sejarah Nusantara. Konsep ini menjadi
fondasi gagasan Islam Nusantara yang menangkal radikalisme dan menempatkan
Islam dalam konteks sosial budaya Indonesia, dengan mengedepankan nilai
pluralisme, toleransi, dan damai dalam kerangka kebangsaan Indonesia.

PROFIL K. H ABDURRAHMAN WAHID (GUS DUR)

Abdurrahman Wahid (Gus Dur) lahir di Jombang, Jawa Timur pada 7 September
1940 atau 4 Sya’ban 1359 Hijriyah (Barton, 2016: 25). Gus Dur merupakan putra
pertama dari enam bersaudara dan cucu dari K.H Hasyim Asy’ari (seorang tokoh
pendiri Nahdlatul Ulama). Ayahnya bernama K.H A Wahid Hasyim, pernah menjabat
sebagai ketua pengurus Nahdlatul Ulama ke-5 dan sebagai menteri agama pada masa
pemerintahan presiden Soekarno. Ibunya bernama Hj. Sholehah, merupakan putri
dari K.H Bisri Syamsuri (seorang tokoh besar Nahdlatul Ulama), pendiri Pondok
Pesantren Denanyar Jombang dan Rais Am Syuriah PBNU (Junaidi, 2000: 4). Pada
waktu lahir, Gus Dur diberi nama Abdurrahman Addakhil. Addakhil berarti “Sang
Penakluk”. Akan tetapi, karena nama Addakhil ini tidak cukup dikenal di Indonesia,
maka digantilah kata itu dengan “Wahid”, untuk kemudian lebih dikenal dengan
panggilan Gus Dur. Gus Dur menikah dengan Sinta Nuriyah dan dikaruniai empat
putri: Alissa Qotrunnada, Zannuba Ariffah Chafsoh (Yenni Wahid), Anita
Hayatunnufus, dan Inayah Wulandari (Mirza, 2010:1).

Gus Dur terlibat dalam pengalaman politik pertamanya ketika ikut berkampanye
untuk Partai Persatuan Pembangunan (PPP), yaitu sebuah partai Islam yang
merupakan gabungan dari 4 partai Islam termasuk Nahdlatul Ulama dalam Pemilu
Legislatif 1982 (Nurdyansa, 2025). Pada tanggal 20 Oktober 1999, Gus Dur terpilih
menjadi Presiden Indonesia ke-4 menggantikan B.] Habibie setelah dipilih MPR hasil
Pemilu 1999. Pada tanggal 30 Desember 2009, Gus Dur meninggal dunia di Rumah
Sakit Cipto Mangunkusumo, Jakarta, akibat komplikasi penyakit yang dideritanya
sejak lama (Nurdyansah, 2025). Gus Dur merupakan seorang tokoh fenomenal dalam
realitas sosial, keagamaan, politik dan kemanusiaan, serta selalu berada di pihak kaum
marginal. Gus Dur juga dikenal sebagai seorang ulama, cendekiawan, pemikir, dan
pemimpin politik yang baik di Indonesia.

135|Ledalogos



Ledalogos: Jurnal Filsafat Vol. 1, No. 2, November 2025

GAGASAN GUS DUR TENTANG PRIBUMISASI ISLAM

Rumusan Masalah dan Metode Pemikiran Gus Dur tentang Pribumisasi Islam

Cikal bakal lahirnya term Islam Nusantara bermula dari kegiatan tabayyun
(proses Kklarifikasi dan verifikasi sebuah informasi untuk memastikan kebenaran
sebelum mengambil sikap atau menyebarkan informasi tersebut) yang dilakukan Gus
Dur di hadapan para kiai di Pondok Pesantren Dar al-Tauhid al-Islamy Arjawinangun
Cirebon, pada tanggal 8-9 Maret 1989. Saat itu, Gus Dur menyajikan tema tentang
konsep pribumisasi Islam. Kegelisahan Gus Dur berangkat dari persoalan hubungan
antara dua term, yaitu: “Islam” dan “Indonesia”. Pertanyaan filosofis yang sangat
menggugah pemikiran Gus Dur ketika itu adalah: “Kita ini sebenarnya orang Islam
yang hidup di Indonesia atau orang Indonesia yang beragama Islam?” (Wahid, 2007:
ix-xiv).

Sepintas, pertanyaan di atas memiliki makna yang sama, namun setelah
dicermati dan dipahami secara saksama akan terlihat jelas perbedaannya. Ungkapan
“orang Islam yang hidup di Indonesia” mengandung pengertian bahwa agama Islam
merupakan agama yang lahir di Arab Saudi, sehingga agama Islam akan bercorak
kearaban. Dalam tataran ini, umat Islam akan menganggap bahwa semua budaya Arab
itu bernafaskan Islam. Sedangkan ungkapan “orang Indonesia yang beragama Islam”
mengandung makna bahwa Indonesia adalah sebuah negara yang berada di wilayah
Asia Tenggara, dan letaknya jauh dari Arab Saudi. Indonesia memiliki banyak
perbedaan budaya, karakter, dan tradisi dengan Arab saudi. Dengan demikian, umat
Islam yang tinggal di Indonesia telah memiliki kebudayaan dan tradisi lokal sendiri.
Mereka tetap melakukan tradisi-tradisi lokal tanpa menghilangkan esensi dan tujuan
dari ajaran Islam tersebut. Hal Inilah yang menjadi cikal-bakal konsep Islam pribumi
dan kemudian berkembang menjadi Islam Nusantara. Pemikiran ini dipegang kuat
oleh orang-orang yang mengusung paradigma tradisionalisme.

Gus Dur mengkonstruksikan konsep Islam Nusantara melalui dua pendekatan
berikut. Pertama, membuat dialog antara figih (hukum-hukum syariat) dan adat.
Kedua, mengembangkan aplikasi nash (ketetapan mutlak yang harus ditaati seorang
muslim) atau penafsiran ulang nash. Dalam upaya mendialogkan fiqgih dengan adat,
Gus Dur menggunakan dialektika teks keagamaan atau ajaran Islam dengan realitas
masyarakat yang sudah memiliki perspektif tersendiri dalam menghadapi pelbagai
kenyataan hidup. Figih memang sangat berhubungan erat dengan kehidupan kaum
muslim. Bahkan Islam pun hadir membawa hukum yang berhubungan dengan relasi
manusia dengan Tuhan dan relasi manusia dengan sesama yang digali dari Al-Qur’an
dan Hadis (narasi tentang perbuatan, ucapan, atau persetujuan Nabi Muhammad SAW
yang dianggap sebagai sumber hukum dan rujukan praktis dalam Islam). Menurut Gus
Dur, wahyu haruslah dipahami melalui lokalitas dan temporalitas yang memuat
sejarahnya sendiri (Rafi'i, 2019: 65). Dengan demikian, faktor kontekstual harus
dipertimbangkan.

Dalam upaya menafsirkan ulang nash, Gus Dur berkeyakinan bahwa Al-Qur’an
dan Hadis tidak mungkin hadir tanpa adanya dialog dengan kondisi lokal, baik aspek
historis maupun aspek sosial. Hal inilah yang memungkinkan umat Islam memahami
secara jelas dan utuh, mana hal-hal prinsipil atau universal dan mana yang partikular,
yang menjawab persoalan tertentu. Dalam perspektif Gus Dur, Al-Qur'an sebagai

136|Ledalogos



Adrianus Fani & Subaidi

sumber utama pemikiran umat Islam sebenarnya bersifat lokal. Hal ini didasarkan
pada pemahamannya atas Al-Qur’an yang secara eksplisit telah menggambarkan
aspek-aspek lokalitas dalam menyampaikan nilai-nilai universal yang dibawa oleh
Islam. Begitu pun Hadis nabi, dengan berbahasa Arab yang dipenuhi ungkapan khas
milik jazirah Arabia, bukan bahasa Arab yang dipahami oleh kawasan lain. Sebagai
contoh, dalam Al-Qur’an, surga digambarkan dengan melihat aspek sosio-geografis
Arab, yakni madu dan susu yang mengalir seolah-olah seperti sungai, serta buah-
buahan yang lezat. Di sini, Gus Dur sangat jeli memperhatikan konteks sosial-historis
terhadap teks yang diwahyukan kepada nabi (Rafi’i, 2019: 74-75).

Pribumisasi Islam sebagai Sebuah Konsep

Islam Nusantara dapat dipahami sebagai sebuah corak keagamaan yang
terbentuk dengan kekhasan budaya Nusantara. Sejak tahun 1989, Gus Dur sudah
mendiskusikan pribumisasi Islam sebagai sebuah kesadaran banyak orang bahwa
Islam Indonesia memiliki ciri khas tersendiri yang berbeda dengan Islam yang ada di
belahan dunia lain. Antara Islam dan budaya atau tradisi lokal Nusantara terjalin
hubungan tarik menarik, saling membutuhkan, saling melengkapi, saling mengisi,
bahkan saling belajar sebagai proses dalam pembentukan kultur Islam (Hasbiyallah
dkk, 2016). Adanya kesesuaian tersebut memunculkan suatu pra-asumsi dasar
sebagai pijakan dalam perwujudan kultural Islam, dengan pendekatan yang disebut
Gus Dur sebagai pribumisasi Islam.

Melalui gagasannya tentang pribumisasi Islam, Gus Dur memberikan kritikan
terhadap arus atau gejala Arabisasi. Menurut Gus Dur, “kita ambil nilai Islam, kita
saring budaya Arab-nya” (Munfaridah, 2017: 22). Pandangan Gus Dur ini merupakan
inti dari konsep akulturasi budaya dalam dakwah Islam. Pandangan di atas bukan
berarti menolak atau menyingkirkan budaya Arab, melainkan sebuah sikap kritis
terhadap formalisme religius dan praktik-praktik yang tidak relevan dengan konteks
Indonesia. Pribumisasi memungkinkan Islam untuk tetap otentik secara teologis
sambil mengakomodasi dan merehabilitasi martabat budaya lokal sebagai bagian
integral dari ekspresi keagamaan. Gus Dur mencontohkan bahwa Masjid beratap
genteng yang sarat dengan simbolisasi lokalnya sendiri di negeri kita, dituntut untuk
dikubahkan. Budaya Wali Songo yang memiliki karakter Jawa, saudati (nyanyian dan
tarian tradisional) Aceh, didesak ke pinggiran oleh qasidah (nyanyian) berbahasa
Arab. Bahkan udeng (ikat kepala khas Jawa) harus mengalah pada sorban merah putih
model Yasser Arafat (Wahid, 2000: 90).

Konsep pribumisasi Islam mencoba mengejawantahkan ajaran-ajaran Islam agar
tidak bertentangan dengan kebudayaan lokal. Perpaduan antara keduanya menjadi
saling melengkapi, yang mana agama lahir dari perintah Tuhan, sedangkan budaya
merupakan hasil dari kreasi manusia. Dengan konsep ini maka menjadi seorang
Muslim tidak harus mengikuti tradisi dan budaya Arab dan juga tidak harus
meninggalkan tradisi dan budaya lokal khas Nusantara. Justru, seorang Muslim harus
memunculkan ciri khas dari tradisi dan budaya di mana ia tinggal, sehingga akan
memunculkan istilah-istilah lokal seperti Islam India, Islam Indonesia, Islam Ghana,
Islam Amerika, Islam Spanyol, dan lain-lain. Hal ini menunjukkan bahwa Arabisasi
atau proses memaksakan diri pada tradisi Timur Tengah akan mencabut masyarakat
dari budaya lokalnya sendiri.

137|Ledalogos



Ledalogos: Jurnal Filsafat Vol. 1, No. 2, November 2025

Dalam idenya tentang pribumisasi Islam, Gus Dur berpendapat bahwa, yang
dipribumikan adalah manifestasi kehidupan Islam belaka, bukan ajaran yang
menyangkut inti keimanan dan peribadatan formalnya. Gus Dur juga menekankan
bahwa tidak diperlukan Al-‘Qur’an Batak dan Hadis Jawa. Islam tetap Islam, di mana
saja agama itu ditemukan. Hal ini tidak berarti bahwa semua harus disamakan "bentuk
luarnya” (Wahid, 1999: 108). Penegasan Gus Dur ini sebenarnya ingin
mengungkapkan bahwa permasalahan bentuk haruslah diberi peran oleh kebudayaan
lokal, bukan mentransfer dari kebudayaan luar. Oleh karena itu, pemupukan kembali
akar budaya lokal dalam perkembangan umat Islam di Indonesia harus menjadi
sebuah tuntutan.

Gus Dur (2001: 119-123) juga memberikan “batasan negatif” tentang “apa yang
tidak boleh terjadi” dalam pribumisasi Islam. Pertama, tidak boleh terjadi pembauran
Islam dengan budaya, sebab berbaur berarti hilangnya sifat-sifat asli. Islam harus
tetap pada sifat Islamnya. Al-Qur’an harus tetap dalam bahasa Arab terutama dalam
shalat (ibadah wajib), sebab hal ini telah menjadi norma. Kedua, penyesuaian ajaran
Islam dengan kenyataan hidup hanya diperkenankan sepanjang menyangkut sisi
budaya. Dalam soal wali nikah misalnya, ayah angkat tetap bukan wali nikah untuk
anak angkatnya. Ketentuan ini adalah norma agama, bukan kebiasaan. Ketiga, karena
adanya prinsip-prinsip yang keras dalam hukum Islam, maka adat tidak bisa
mengubah nash melainkan hanya mengubah atau mengembangkan aplikasinya saja,
dan memang aplikasi tersebut akan berubah dengan sendirinya. Misalnya, Nabi tidak
pernah menetapkan beras sebagai benda zakat, melainkan gandum. Lalu ulama yang
mendefinisikan gandum sebagai qutul balad (makanan pokok). Dan karena definisi
itulah, gandum berubah menjadi beras untuk konteks Indonesia.

Berdasarkan pemahaman yang baru saja diuraikan ini, filosofi pribumisasi Islam
dalam konteks pemikiran Gus Dur lebih merupakan sebuah wupaya untuk
mengindigenisasi Islam dalam konteks sosial budaya dan realitas Indonesia. Hal ini
mengandung pengertian bahwa Islam dan tradisi lokal tidak mengalami reduksi satu
terhadap yang lain. Islam tetap pada kekhasannya yang kokoh, budaya juga tetap pada
karakternya yang unik, sehingga keduanya tidak bersifat superioritatif. Dengan tetap
mengakomodasi budaya lokal, seseorang tetap bisa menjadi Muslim seratus persen
dengan tetap menjalani tradisi dan budaya lokal yang menjadi basis kultural
kehidupan masyarakat Nusantara. Dengan demikian, Islam tidak dipandang sebagai
agama asing atau eksklusif, melainkan sebagai bagian integral dari kebudayaan
pribumi Indonesia. Pada titik ini, Gus Dur menekankan Islam yang rahmatan lil
‘alamin, yang toleran dan inklusif terhadap keberagaman agama dan budaya di
Indonesia. Filosofi ini dapat menjadi respons terhadap realitas sosial politik
kontemporer di Indonesia yang acapkali diwarnai oleh intoleransi agama dan politik
identitas yang dapat memecah belah masyarakat.

PRO-KONTRA TERHADAP PRIBUMISASI ISLAM (ISLAM NUSANTARA)

Penerapan filosofi Islam Nusantara Gus Dur terkait pribumisasi Islam tidak lepas
dari kontroversi. Bahkan Islam Nusantara yang dijadikan tema utama Muktamar NU
tahun 2015 di Jombang telah menimbulkan debat publik yang serius (Sahal dkk, 2015:
16). Sikap pro dan kontra muncul, baik dari ulama maupun petinggi politik di
Indonesia (Munfaridah, 2017). Beberapa kelompok, terutama yang berpandangan

138|Ledalogos



Adrianus Fani & Subaidi

puritan, menganggapnya sebagai istilah yang memecah-belah umat dan menciptakan
gagasan bahwa Islam di Indonesia berbeda dari Islam di Timur Tengah.

Kelompok radikal bahkan mengklaimnya sebagai Islam yang menyimpang. Jika
ada Islam lain di luar Islam yang diajarkan oleh Nabi Muhammad SAW, maka harus
segera beradaptasi dengan Islam standar tersebut. Dengan demikian, keunikan
identitas Islam di wilayah tertentu justru dipandang negatif karena telah melakukan
penyelewengan dari format Islam yang ideal (Islam yang sebenarnya). Atas dasar
inilah, Islam Nusantara yang menjadi keunikan Islam Indonesia sedang menghadapi
gugatan dari kelompok ini (Rahmat dkk., 2003: xvi). Padahal, pada mulanya Islam
mengakomodasi eksistensi budaya Arab dan menjadikannya sebagai media
pewartaan.

Pada bagian lain, terdapat ide-ide menarik dari pemikir-pemikir Islam tertentu
yang menyetujui adanya Islam Nusantara. Dengan mendasarkan pandangannya pada
Muhammad, Qatadah menyatakan al-din wahid wa al-syari’ah mukhtalifah/agama
hanya satu, sedangkan syariat berbeda-beda (Sahal & Aziz, 2015: 98). Selain itu, Ali
(2006: 10) mendeskripsikan bahwa Islam itu satu. Akan tetapi, ketika Islam telah
membumi, ekspresi dan pemahaman umatnya akan sangat beragam. Sobarna (2008:
v) juga mengungkapkan bahwa pada dasarnya Islam itu satu, tetapi dalam
mengkajinya, ada dua wajah yang biasanya dikemukakan dengan aneka ekspresi.
Ma’arif (2009: 181) membahasakannya dengan ungkapan yang sangat puitis, “sebuah
Islam, seribu satu ekspresi.” Menurut Ali Sodiqgin (2013:7), dalam implementasi ajaran
Islam, dibutuhkan media (konteks kebudayaan lokal) untuk mentransformasikan
nilai-nilai universalnya ke dalam praksis kehidupan. Hal ini berarti bahwa secara
historis, Islam tidak serta-merta menolak eksistensi budaya seperti yang selama ini
diyakini oleh kelompok-kelompok radikal. Anggapan kaum radikal bahwa budaya dan
tradisi adalah bidah harus ditelaah kembali.

Pribumisasi Islam di Indonesia sama sekali tidak bernuansa rasial, menolak atau
tidak menghormati budaya dan etnik asing. Dalam pandangan Umar (2019), menjadi
seorang Muslim tidak mesti menjadi seorang Arab, Iran, Mesir, Pakistan, dan Negara
asal mazhab yang dianut. Kita tetap menjadi orang Indonesia, bahkan sebagai orang
Jawa, Bugis, Melayu, Batak, Banjar dan lainnya. Hal ini mengandung pengertian bahwa
usaha pribumisasi ajaran Islam di Indonesia tetap dianggap sebagai ongoing process.
Benturan nilai pasti akan muncul jika ajaran Islam gagal untuk dipribumikan.

Kehadiran Islam di Nusantara dan menyatunya Islam dengan budaya lokal telah
menciptakan prinsip bahwa budaya dan kearifan lokal dapat disintesiskan dan
disinergikan dengan Syari’at Islam. Alasannya adalah bahwa substansi ajaran Islam
tidak berbeda jauh dengan ajaran moral agama-agama atau kepercayaan masyarakat
lokal di wilayah Nusantara. Dengan demikian, Islam Nusantara merupakan Islam yang
sangat jenius Indonesia (Rudi, 2019: 145). Islam yang ramah terhadap budaya dan
berkembang di wilayah Indonesia yang bersemboyankan Bhinneka Tunggal Ika. Islam
yang menyajikan atmosfer kesejukan dan kedamaian bagi setiap siapa saja yang
tinggal di Indonesia.

Dengan menawarkan model [slam yang berakar kuat pada tradisi dan akulturasi,
Gus Dur menyediakan alternatif narasi terhadap ideologi puritan yang cenderung
kaku dan eksklusif. Islam Nusantara menunjukkan bahwa keragaman adalah

139|Ledalogos



Ledalogos: Jurnal Filsafat Vol. 1, No. 2, November 2025

kekayaan, bukan ancaman. Pemahaman agama yang mendalam dan kontekstual dapat
melahirkan sikap yang toleran dan damai. Islam Nusantara mampu mempertahankan
eksistensinya dan menampakkan wajahnya yang teduh, toleran serta penuh
kedamaian di Indonesia, bahkan di dunia.

Meskipun selalu ada perdebatan ide yang terus-menerus terkait Islam
Nusantara, ide Gus Dur tentang pribumisasi Islam tetap relevan, terutama berhadapan
dengan tantangan kontemporer. Para pemikir Islam yang mendukung adanya
identitas Islam Nusantara tampaknya setuju bahwa substansi Islam memang satu,
namun ekspresinya sangat beragam, tergantung pada konteks kehidupan masyarakat
setempat dengan budayanya yang khas. Pada tataran ini, eksistensi identitas Islam
Nusantara hanya ditinjau dari sudut pandang ekspresinya. Ekspresi inilah yang dapat
diidentifikasi, diketahui dan dipahami sehingga memudahkan orang untuk
memahami [slam Nusantara tersebut.

FILOSOFI PRIBUMISASI ISLAM SEBAGAI RESPONS TERHADAP REALITAS SOSIAL
POLITIK KONTEMPORER DI INDONESIA

Pada dasarnya, Islam di Indonesia berbeda dengan Islam di Timur Tengah atau
negara lain terutama karena integrasi unsur-unsur budaya lokal dan pengaruh
sejarahnya. Di negara-negara Timur Tengah atau negara-negara lain, Islam seringkali
dipraktikkan dengan fokus pada ketelitian tekstual dan kemurnian doktrinal. Islam
Indonesia dikenal karena karakteristiknya yang moderat, toleran, dan sinkretis,
memadukan ajaran Islam dengan adat istiadat, dan norma sosial setempat (Menchink,
2016: 158). Dengan demikian, filosofi Gus Dur tentang Islam Nusantara yang
tereksplisit dalam konsep pribumisasi Islam merupakan sebuah gagasan yang patut
diberi apresiasi. Gus Dur melihat bahwa Islam harus berakar pada nilai-nilai lokal
yang sudah ada dalam keragaman budaya Indonesia dan tidak bertentangan dengan
prinsip-prinsip Pancasila serta pluralisme. Gus Dur menggunakan pendekatan sosial-
kultural, politik-kultural, dan pedagogis dalam mengimplementasikan pribumisasi
Islam, agar Islam bisa hidup berdampingan dengan agama lain secara damai dan
demokratis (Barid, 2025: 22). Dalam konteks pemahaman inilah, pribumisasi Islam
dalam perspektif Gus Dur dapat bertujuan untuk menahan sekaligus mengatasi
potensi konflik yang acap kali muncul dari politik identitas dan intoleransi agama,
dengan menanamkan penghormatan kepada hak-hak kaum minoritas, dan
memperkuat semangat kebangsaan yang inklusif.

Dalam kaitannya dengan intoleransi agama dan politik identitas yang acapkali
terjadi di Indonesia, Gus Dur menegaskan bahwa agama tidak boleh menjadi alat
politik yang memecah belah masyarakat. la menekankan Islam sebagai etika sosial
yang menegakkan keadilan, hak minoritas, serta penghormatan antarumat beragama
(Thsani et al, 2021: 107). Melalui konsep pribumisasi Islam, Gus Dur mengajak umat
Islam dan masyarakat luas untuk mengedepankan nilai-nilai kemanusiaan, toleransi
dan pluralisme sebagai wujud nyata dari keislaman yang sesuai dengan kondisi
kemajemukan di negara Indonesia. Gus Dur yakin bahwa Islam yang sudah
dipribumikan harus mampu berdialog dan hidup harmonis dalam keberagaman
masyarakat Indonesia.

140|Ledalogos



Adrianus Fani & Subaidi

Gagasan pribumisasi Islam yang dikembangkan oleh Gus Dur dapat
diaplikasikan dalam kehidupan sosial politik kontemporer Indonesia dengan
memberikan penekanan pada Islam yang sesuai dengan budaya lokal dan nilai
kebangsaan. Aplikasinya meliputi pemupukan toleransi, penghargaan terhadap
pluralitas, dan penolakan terhadap penggunaan agama sebagai alat politik identitas
yang membawa perpecahan. Dalam konteks intoleransi agama dan politik identitas
yang semakin mengemuka, pribumisasi Islam menjadi pengarah agar umat Islam dan
sekaligus elit politik menempatkan nilai agama dalam rangka nilai kemanusiaan dan
persatuan bangsa.

Implikasinya adalah terciptanya ruang dialog antaragama yang konstruktif dan
pendidikan keagamaan yang mengutamakan akhlak toleran dan sikap inklusif,
sehingga meredam fanatisme sempit dan radikalisme yang memicu intoleransi. Dalam
ranah politik, konsep pribumisasi Islam menolak politisasi agama yang bersifat
eksklusif dan mengarah pada diskriminasi atau marginalisasi kelompok lain.
Pendekatan inilah yang justru mendukung penguatan Pancasila dan Negara Kesatuan
Republik Indonesia sebagai ideologi bersama yang memayungi keberagaman sosial
dan agama. Dengan demikian, pribumisasi Islam berkontribusi pada stabilitas sosial
politik, dan memperkuat demokrasi inklusif di Indoensia, di tengah ancaman
intoleransi dan politik identitas yang bisa memecah-belah masyarakat.

PENUTUP

Pribumisasi Islam dalam perspektif Gus Dur lebih merupakan sebuah model
pemikiran, pemahaman, dan pengamalan nilai-nilai Islam yang dikemas melalui
budaya maupun tradisi-tradisi lokal khas Nusantara atau Indonesia. Kerangka kerja
yang dibangun Gus Dur melalui pribumisasi Islam menantang narasi puritan dan
radikal dengan menyediakan model keislaman yang akomodatif terhadap budaya,
toleran terhadap perbedaan, dan berorientasi pada kemanusiaan. Gus Dur
menunjukkan bahwa Islam bukanlah agama yang kaku atau menolak kemajuan,
melainkan sebuah kekuatan yang dapat membawa kedamaian dan keadilan bagi
semua (rahmatan lil ‘alamin). Dengan demikian, filosofi pribumisasi Islam dalam
perspektif Gus Dur ini merupakan narasi tandingan yang begitu kuat terhadap stigma
negatif terhadap Islam yang sangat kompleks, sekaligus menawarkan solusi yang
komprehensif, multifaset, dan praktis sebagai respon terhadap situasi sosial politik
kontemporer di Indonesia.

Berdasarkan analisis yang mendalam, ada tiga rekomendasi yang dapat diajukan
untuk melanjutkan dan memperkuat filosofi pribumisasi Islam di Indonesia. Pertama,
literasi digital dan konten positif. Hal ini bertujuan mendorong komunitas Muslim
untuk menghasilkan konten yang menunjukkan wajah Islam yang toleran, serta
meningkatkan literasi digital untuk memerangi penyebaran stereotip dan
propaganda. Regulator juga perlu mengawasi dan mengatur penggunaan media sosial
dan ruang digital agar tidak menjadi sarana penyebaran ujaran kebencian atau
radikalisme, sambil mendorong konten moderasi beragama yang berlandaskan
pribumisasi Islam.

Kedua, pemerintah perlu menguatkan pendidikan agama yang moderat, yang
menanamkan nilai toleransi, pluralisme, dan penghormatan terhadap hak semua

141|Ledalogos



Ledalogos: Jurnal Filsafat Vol. 1, No. 2, November 2025

orang sejak dini di setiap jenjang pendidikan pada setiap sekolah di Indonesia.
Kebijakan ini harus mengintegrasikan kurikulum yang mempromosikan dialog
antaragama dan pemahaman kemajemukan budaya agar menjadi fondasi yang kuat
bagi kehidupan masyarakat yang harmonis. Dialog antaragama yang berkelanjutan
dapat memupuk sikap dan tindakan saling menghargai, dan memperkuat ikatan
kebersamaan di tengah keberagaman.

Ketiga, dalam hubungan dengan kebijakan publik, pemerintah harus
menegakkan hukum secara adil terhadap tindakan intoleransi dan diskriminasi, serta
mendorong keterlibatan masyarakat sipil dalam memantau dan melaporkan potensi
konflik berbasis agama. Langkah ini dapat menekan munculnya politik identitas yang
eksklusif dan menangkal intoleransi di Indonesia.

Dengan menerapkan ketiga rekomendasi di atas, konsep pribumisasi Islam yang
digagaskan Gus Dur bisa menjadi solusi efektif demi tercapainya harmoni kehidupan
dalam masyarakat Indonesia yang plural. Selain itu, Indonesia dapat terus menjadi
contoh global tentang bagaimana Islam dapat menjadi kekuatan untuk
memperjuangkan perdamaian, keadilan, dan martabat kemanusiaan di dunia yang
semakin kompleks dan saling terhubung.

DAFTAR PUSTAKA

Ahmad, Fathoni. (2018). Islam Nusantara Menurut Gus Dur: Kajian pribumisasi Islam.
Mozaic Islam Nusantara, 4(1), 21-40. Retrieved from
https://journal.unusia.ac.id/index.php/mozaic/article /view /120

Ahmad. (2021). Biografi Gus Dur (KH. Abdurrahman Wahid) dan Pemikirannya.
Gramedia Blog. https://www.gramedia.com/best-seller/biografi-gus-dur/,
accessed on 7 July 2025.

Ali, M. (2006). Islam Muda: Liberal, Post-Puritan, Post-Tradisional. Yogyakarta:
Apeiron Philotes.

Alif, J., & Nur, A. (2019). Islam Nusantara: Solusi Menyikapi Problem Radikalisme
Agama. Analisis: Jurnal Studi Keislaman, 19(1), 55-76. Retrieved from
https://ejournal.radenintan.ac.id/index.php/analisis/article /view /3374

Azyumardi, A. (2004). Shari’at Islam Dalam Bingkai Nation State. Jakarta: Paramadina.

Barton, G. (2016). Biografi Gus Dur: The Authorized Biography of Abdurrahman Wabhid.
Yogyakarta: Saufa & LKiS.

Geertz, C. (2009). The Javanese Kijaji: The Changing Role of a Cultural-Broaker.
Cambridge: University Press.

Hasbiyallah, Burhanudin, U., Sulhan, M., & Khoiruddin, H. (2016 ). Deradikalisasi Islam
Indonesia: Studi Pemikiran Islam Nahdlatul Ulama. Bandung: Pusat Penelitian
dan Penerbitan Lembaga Penelitian dan Pengabdian kepada Masyarakat UIN
Sunan Gunung Djati.

Ihsani, A., Ammiruddin, F., Febriyanti, N., & Syakuuroo, A. (2021). Gus Dur’s
Multicultural Da’'wah and It’s Relevance to Modern Society. EL Harakah, 23(1),

142|Ledalogos


https://www.gramedia.com/best-seller/biografi-gus-dur/

Adrianus Fani & Subaidi

103-122. Retrieved from https://ejournal.uin-
malang.ac.id/index.php/infopub/article/view /11642

Junaidi, D. (2000). Beyond the Symbols: Jejak Antropologis Pemikiran dan Gerakan Gus
Dur. Bandung: Remaja Rosdakarya.

Maarif, & Ahmad, S. (2009). Islam dalam Bingkai Keindonesiaan dan Kemanusiaan:
Sebuah Refleksi Sejarah. Bandung: Mizan & Maarif Institute.

Menchik, J. (2016). Islam and Democracy in Indonesia: Tolerance without Liberalism.
New York: Cambridge University Press.

Muhammad M. (2010). Gus Dur Sang Penakluk: Sebuah Biografi Singkat. Jombang:
Pustaka Warisan Islam.

Munfaridah, T. (2017). Islam Nusantara sebagai Manifestasi Nahdlatul Ulama. (NU)
dalam Mewujudkan Perdamaian. Wahana Akademika, 4(1), 19-34. Retrieved
from https://journal.walisongo.ac.id/index.php/wahana/article/view /1476

Muslig, & Adnan K. (2014). Nilai Universal Agama-Agama di Indonesia, Menuju
Indonesia Damai. Yogyakarta: Kaukaba Dipantara.

Nurdyansah. (2025). Biografi KH. Abdurrahman Wahid (Gus Dur) Presiden Indonesia
Keempat. https://www.biografiku.com/biografi-kyai-haji-abdurrahman-
wahid-gus-dur,accessed on 4 September 2025.

Qomar, M. (2015). Islam Nusantara: Sebuah Alternatif Model Pemikiran, Pemahaman,
dan Pengamalan Islam. El Harakah 17 (2), 198-217. Retrieved from
https://ejournal.uin-malang.ac.id/index.php/infopub/article /view/3345/0

Rafii, M. (2019). Islam Nusantara Perspektif Abdurrahman Wahid: Pemikiran dan
Epistemologinya. Malang: Literasi Nusantara.

Rahabeat, R. (2019). Membaca (Kembali) Islam Nusantara: Perspektif Seorang
Kristiani. dalam Mozaik Moderasi Beragama Dalam Perspektif Kristen. Cetakan
[; Jakarta: BPK Gunung Mulia & Dirjen Bimas Kristen.

Rahmat, M. (2003). Islam Pribumi Mendialogkan Agama Membaca Realitas. Jakarta:
Erlangga.

Rumadi, A. (2022). Islam Nusantara: Hadiah Indonesia untuk Dunia. Jakarta: Kompas
Media Nusantara.

Sahal, A. (2015). Islam Nusantara: Dari Ushul Figh hingga Paham Kebangsaan.
Bandung: Mizan.

Sobarna, A. (2008). Islam Positif Spirit Wacana Solusi Refleksi. Yogyakarta: Graha Ilmu.

Solidikin, Ali. (2013). Sejarah Harmonisasi Islam Dan Kebudayaan: Dari Inkulturasi
Hingga Akulturasi. Mazhabuna: Media Transformasi Pemikiran Islam, 1(7). pp.
1-15.

Umar, N. (2019). Islam Nusantara: Jalan Panjang Moderasi Beragama di Indonesia.
Jakarta: Kompas.

Wahid A. (2001). Pergulatan Negara, Agama, dan Kebudayaan. Depok: Desantara.
Wahid, A. (1999). Tuhan Tidak Perlu Dibela. Yogyakarta: LKiS.

143|Ledalogos


https://www.biografiku.com/biografi-kyai-haji-abdurrahman-wahid-gus-dur
https://www.biografiku.com/biografi-kyai-haji-abdurrahman-wahid-gus-dur

Ledalogos: Jurnal Filsafat Vol. 1, No. 2, November 2025

Wahid, A. (2007). Menggerakkan Tradisi, Esai-esai Pesantren. Yogyakarta: LKiS.

Wajdi, Muh Barid Nizarudin. (2025). The Thought of Gus Dur: An Evaluation of
Religious Policies in Indonesia Through The Lens of Pluralism and
Multiculturalism. Journal of Religious Policy, 4(1), 22-44. Retrieved from
https://D0i.0Org/10.31330/Repo.V4i1.52.

144|Ledalogos


https://doi.org/10.31330/Repo.V4i1.52

