
INSTITUT FILSAFAT DAN TEKNOLOGI KREATIF LEDALERO 

PROGRAM STUDI ILMU FILSAFAT 

LEDALOGOS: JURNAL FILSAFAT  
https://journal.iftkledalero.ac.id/index.php/JLOG 

 

132 | L e d a l o g o s  

Filosofi Pribumisasi Islam sebagai Respons terhadap 
Konteks Sosial Politik Kontemporer di Indonesia 

Adrianus Fani1, Subaidi2 

1Universitas Islam Negeri Sunan Kalijaga, Yogyakarta, Indonesia (email: frandylahurus4933@gmail.com)  
2Universitas Islam Negeri Sunan Kalijaga, Yogyakarta, Indonesia (email: subaidi@uin-suka.ac.id) 

 

 
ABSTRAK 
Artikel ini bertujuan untuk mengkaji secara kritis filosofi 
pribumisasi Islam dalam sorotan cahaya pemikiran K. H. 
Abdurrahman Wahid (Gus Dur). Di tengah meluasnya stigma 
negatif terhadap Islam pada umumnya dan dalam konteks 
kehidupan sosial politik kontemporer di Indonesia pada 
khususnya, yang acapkali terjebak dalam politik identitas dan 
tindakan intoleransi agama, gagasan Gus Dur tentang 
pribumisasi Islam berusaha menawarkan sudut pandang yang 
mendalam untuk kembali memahami Islam dalam konteks 
Indonesia. Artikel ini lebih menyoroti tentang bagaimana Gus 
Dur menawarkan kerangka analisis kritis untuk memahami  

keseimbangan antara Islam, tradisi dan budaya khas Nusantara. Kontribusi khusus tulisan ini 
terletak pada penekanan bahwa Islam di Indonesia mesti bersifat kontekstual, sesuai dengan 
karakter budaya Nusantara yang menganut prinsip harmoni atau keselarasan, sehingga segala 
bentuk politik identitas dan sikap intoleransi agama yang acap kali terjadi dalam konteks 
kehidupan sosial politik di Indonesia perlu dievaluasi. Hasil penelitian menunjukkan bahwa 
konsep pribumisasi Islam menurut Gus Dur dapat menjadi jawaban atas tuduhan atau stigma 
negatif yang dilekatkan pada Islam, sekaligus merespon situasi sosial politik kontemporer di 
Indonesia yang acapkali diwarnai oleh politik identitas dan intoleransi agama, serta menunjukkan 
komitmen pada toleransi dan perdamaian yang menjadi basis kultural kehidupan masyarakat 
Islam Nusantara. 
 
ABSTRACT 

This article aims to critically analyse the philosophy of pribumisasi Islam via the lens of K. H. 
Abdurrahman Wahid’s (Gus Dur) ideas. Amidst the widespread negative stigma against Islam in 
general and in the context of contemporary socio-political life in Indonesia in particular, which is 
often trapped in identity politics and religious intolerance, Gus Dur’s idea of the pribumisasi Islam 
seeks to offer an in-depth perspective to re-understand Islam in the Indonesian context. This article 
highlights how Gus Dur offers a critical analytical framework for understanding the balance between 
Islam, tradition, and the unique culture of Indonesia. This article’s distinctive contribution lies in its 
emphasis on the need to contextualise Islam in Indonesia in accordance with the archipelago’s 
cultural character, which upholds the idea of harmony or balance. This is necessary in order to assess 
the various forms of identity politics and religious intolerance that frequently arise within the 
framework of Indonesian sociopolitical life. The study’s findings indicate that Gus Dur’s concept of 
pribumisasi Islam can serve as a response to the accusations or negative stigma associated with 
Islam. Additionally, it can address the current socio-political condition in Indonesia, which is 
frequently characterised by religious intolerance and identity politics. This commitment to tolerance 
and peace is a cultural foundation of the Islamic communities of Indonesia. 
 

A R T I C L E   I N F O 
 

Article history: 
Received: 8 October 2025 
Revised: 13 October 2025 
Accepted: 20 November 2025 
Available online: 29 November 2025 
 

Kata Kunci: 
Gus Dur; tradisi; budaya; Islam 
nusantara 

 
Keywords: 
Gus Dur; tradition; culture; Islam 
nusantara 
 
  

https://journal.iftkledalero.ac.id/index.php/JLOG


Adrianus Fani & Subaidi 

133 | L e d a l o g o s  

PENDAHULUAN 

Di era modern, persepsi terhadap Islam telah mengalami tantangan yang 
signifikan, baik di tingkat domestik maupun global. Peristiwa-peristiwa tragis seperti 
intimidasi dan kekerasan yang mengatasnamakan Islam serta tindakan organisasi 
ekstremis lainnya telah memicu gelombang Islamofobia. Tragedi 11 September 2001 
di Amerika Serikat menjadi salah satu titik puncak yang memperburuk persepsi 
negatif terhadap Islam. Munculnya berbagai gerakan Islam di Indonesia yang cukup 
menonjol seperti Front Pembela Islam (FPI), Laskar Jihad (LJ), Jama’ah Ikhwan al-
Muslimin Indonesia (JAMI), dan Majelis Mujahidin Indonesia (MMI) pasca-jatuhnya 
Soeharto juga menarik untuk dicermati. Kelompok-kelompok ini menjadi sangat 
menonjol karena pemahaman keagamaan yang cenderung literal dan aksi-aksinya 
yang cenderung radikal (Azyumardi, 2004: 33). Pemberitaan yang berfokus pada aksi-
aksi ekstremis itu memicu diskriminasi dan pandangan yang meluas bahwa Islam 
identik dengan kekerasan, sekaligus menciptakan tantangan besar bagi dakwah Islam 
di era digital. Selain itu, menurut Alif & Nur (2019: 57), beberapa tradisi dan budaya 
lokal di Jawa seperti selametan (acara syukuran dengan mengundang beberapa 
kerabat atau tetangga) dan nyadran (ritual penghormatan kepada leluhur di makam) 
mulai dianggap sebagai praktik bidah. Padahal, Islam merupakan agama rahmatan lil 
‘alamiin (Musliq & Adnar, 2014: 3). Hal ini berarti bahwa eksistensi agama Islam dapat 
menghadirkan rahmat, berkah, cinta dan kebaikan bagi alam dan seisinya. Misi dan 
ajaran agama Islam tidak hanya ditujukan kepada satu kelompok tertentu, tetapi 
seluruh alam semesta.  

Menghadapi aneka tantangan dan stigma negatif terhadap Islam yang begitu 
kompleks, gagasan dan filosofi Islam Nusantara tentang pribumisasi Islam menurut 
Gus Dur muncul sebagai sebuah narasi tandingan yang kuat. Jika membaca aneka 
kumpulan tulisan Gus Dur seperti Tuhan Tidak Perlu Dibela, Islam Kosmopolitan, 
Pribumisasi Islam, Mengurai Hubungan Agama dan Negara, Pergulatan Agama, Negara 
dan Kebudayaan, terdapat gambaran tentang bagaimana Gus Dur mencetuskan ide-
ide yang sangat brilian dan dinamis terkait Islam itu sendiri. Sebagai seorang 
intelektual Muslim terkemuka dan mantan Presiden Republik Indonesia, Gus Dur 
mewarisi dan mengembangkan pemikiran progresif Islam yang berakar pada nilai-
nilai kemanusiaan, pluralisme, dan kearifan lokal. Seluruh karya hidupnya, termasuk 
konsep pribumisasi Islam, secara langsung menangani akar penyebab stigma negatif 
dan menawarkan kerangka kerja yang komprehensif untuk mengembalikan wajah 
Islam sebagai agama yang rahmatan lil ’alamin. 

Tulisan ini bertujuan untuk mengkaji konsep pribumisasi Islam dalam perspektif 
Gus Dur. Dengan membahas ulang konsep ini, penulis bermaksud untuk melihat 
manifestasi Islam yang berakulturasi dengan budaya, tradisi, dan kearifan lokal di 
wilayah Indonesia. Akulturasi dipahami sebagai sebuah proses sosial di mana unsur-
unsur dalam Islam diterima dan diolah ke dalam kebudayaan lokal demi menciptakan 
identitas baru yang islami tanpa menghilangkan esensi budaya lokal itu sendiri. 
Penulis juga berpandangan bahwa konsep pribumisasi Islam dalam perspektif Gus 
Dur dapat dijadikan sebagai solusi atas persoalan intoleransi agama dan politik 
identitas yang acap kali terjadi dalam kehidupan sosial politik kontemporer di 
Indonesia, serta kecenderungan pelabelan atau stigma negatif lain yang dilekatkan 
pada Islam sebagai sebuah organisasi yang menganut paham ekstremisme dan 



Ledalogos: Jurnal Filsafat Vol. 1, No. 2, November 2025 

134 | L e d a l o g o s  

terorisme. Hal ini menjadi sebuah fenomena yang terus mencuat ke permukaan dalam 
pergulatan keislaman di tanah air Indonesia. Tulisan ini akan dibagi ke dalam 
beberapa bagian yakni pendahuluan, historisitas gagasan Islam Nusantara, biografi 
singkat Gus Dur, gagasan Gus Dur tentang pribumisasi Islam, pro dan kontra 
pribumisasi Islam (Islam Nusantara), filosofi pribumisasi Islam sebagai respon 
terhadap realitas kehidupan sosial politik kontemporer di Indonesia, dan kesimpulan. 

METODE 

Penelitian ini menggunakan metode penelitian kualitatif dengan model 
pendekatan analisis historis faktual terhadap tokoh Gus Dur. Objek material yang 
menjadi pokok perhatian penulis dalam penelitian ini adalah pandangan Gus Dur 
tentang pribumisasi Islam, sementara objek formal dari penelitian ini adalah analisis 
historis dan filosofis atas pemikiran Gus Dur tentang pribumisasi Islam sebagai hasil 
akulturasi antara Islam, tradisi dan budaya Nusantara, sekaligus respon terhadap 
stigma negatif yang dilekatkan pada Islam dalam pergulatan keislaman di Indonesia.  

HISTORISITAS GAGASAN ISLAM NUSANTARA 

Sejak muktamar Nahdlatul Ulama ke-33 di Jombang-Jawa Timur tanggal 1-5 
Agustus 2015 (Qomar, 2015: 20), term Islam Nusantara menjadi booming hampir di 
seantero Indonesia, khususnya di kalangan kaum Islam. Islam Nusantara adalah 
istilah yang relatif baru namun mewakili model keislaman yang telah berakar dalam 
di Indonesia selama berabad-abad. Bila ditelisik lebih jauh, konsep ini bukan sebuah 
agama baru, melainkan sebuah manifestasi dari Islam yang berakulturasi dengan 
budaya, tradisi, dan kearifan lokal di wilayah kepulauan Indonesia.  

Secara historis, Islam Nusantara menggambarkan proses penyebaran Islam yang 
damai dan persuasif, di mana ajaran-ajaran Islam menyatu secara serasi dengan 
tradisi lokal Nusantara yang tidak bertentangan dengan akidah (keyakinan). 
Pendekatan ini terlihat jelas dalam metode dakwah yang dilakukan oleh para Wali 
Songo (sembilan wali) di Jawa, yang menggunakan mekanisme budaya dan dialog 
untuk memperkenalkan Islam. Peran para Wali Songo sebagai cultural-broker (Geertz, 
160: 40) berhasil menggabungkan prinsip-prinsip syariah Islam dengan tasawuf 
(sufisme) dan tradisi budaya lokal dalam satu kesatuan, sehingga ajaran Islam mudah 
diterima oleh masyarakat. Pendekatan ini membedakan Islam Nusantara dari model 
Islam yang lebih puritan atau formalistik, yang cenderung menolak dan 
menghancurkan tradisi lokal. 

Secara sosiologis, gagasan tentang Islam Nusantara lebih merupakan penegasan 
terhadap eksistensi agama Islam di wilayah Nusantara sejak awal kedatangannya 
dengan aneka interpretasi dan ekspresi yang khas. Secara geografis, dapat dikatakan 
bahwa eksistensi Islam Nusantara merupakan Islam yang sangat khas Nusantara, 
serupa dengan adanya Islam Arab, Islam Afrika dan Islam Barat. Dari segi istilah, Islam 
Nusantara telah lama digunakan oleh para cendekiawan muslim Indonesia. Jauh 
sebelum Gus Dur, Sunan Giri menyebutnya dengan “Din Arab Jawi”, yakni Agama Islam 
dari Arab dengan karakter Jawi atau Jawa. Bahkan Sunan Giri telah mencetuskan ide 
untuk menegakkan Islam Jawa (Kimuddin Arab Jawi). Selain itu, istilah Islam 
Nusantara dikampanyekan oleh pihak organisasi Nahdlatul Ulama (NU), setelah Said 



Adrianus Fani & Subaidi 

135 | L e d a l o g o s  

Aqil Surodj (Mantan Ketua Pengurus Besar Nahdlatul Ulama) dalam acara 
Musyawarah Alim Ulama Nahdlatul Ulama di Masjid Istiqlal pada 14 Juni 2015 
menyatakan bahwa Islam Nusantara hadir sebagai strategi untuk memperkuat 
nasionalisme Indonesia dan memperkokoh persatuan bangsa dalam kerangka 
keberagaman, serta menjadi cara untuk menghadapi tantangan radikalisme dengan 
pendekatan damai dan dialogis (Rafii’i, 2019: 5-6).  

Gagasan Islam Nusantara memiliki relasi yang erat dengan pandangan Gus Dur 
pada tahun 1980-an tentang pribumisasi Islam. Konsep ini dilontarkan Gus Dur pada 
kalangan Nahdliyyin (kelompok atau komunitas penganut NU) untuk menentukan 
sebuah distingsi baru bagi umat Islam Indonesia (Rumadi, 2022: 276). Konsep ini 
menolak gagasan bahwa Islam harus seragam dan kaku, melainkan melihatnya 
sebagai ajaran yang fleksibel dan mampu beradaptasi dan berinteraksi secara 
harmonis dengan konteks sosial, budaya dan sejarah Nusantara. Konsep ini menjadi 
fondasi gagasan Islam Nusantara yang menangkal radikalisme dan menempatkan 
Islam dalam konteks sosial budaya Indonesia, dengan mengedepankan nilai 
pluralisme, toleransi, dan damai dalam kerangka kebangsaan Indonesia.   

PROFIL K. H ABDURRAHMAN WAHID (GUS DUR) 

Abdurrahman Wahid (Gus Dur) lahir di Jombang, Jawa Timur pada 7 September 
1940 atau 4 Sya’ban 1359 Hijriyah (Barton, 2016: 25). Gus Dur merupakan putra 
pertama dari enam bersaudara dan cucu dari K.H Hasyim Asy’ari (seorang tokoh 
pendiri Nahdlatul Ulama). Ayahnya bernama K.H A Wahid Hasyim, pernah menjabat 
sebagai ketua pengurus Nahdlatul Ulama ke-5 dan sebagai menteri agama pada masa 
pemerintahan presiden Soekarno. Ibunya bernama Hj. Sholehah, merupakan putri 
dari K.H Bisri Syamsuri (seorang tokoh besar Nahdlatul Ulama), pendiri Pondok 
Pesantren Denanyar Jombang dan Rais Am Syuriah PBNU (Junaidi, 2000: 4). Pada 
waktu lahir, Gus Dur diberi nama Abdurrahman Addakhil. Addakhil berarti “Sang 
Penakluk”. Akan tetapi, karena nama Addakhil ini tidak cukup dikenal di Indonesia, 
maka digantilah kata itu dengan “Wahid”, untuk kemudian lebih dikenal dengan 
panggilan Gus Dur. Gus Dur menikah dengan Sinta Nuriyah dan dikaruniai empat 
putri: Alissa Qotrunnada, Zannuba Ariffah Chafsoh (Yenni Wahid), Anita 
Hayatunnufus, dan Inayah Wulandari (Mirza, 2010:1). 

Gus Dur terlibat dalam pengalaman politik pertamanya ketika ikut berkampanye 
untuk Partai Persatuan Pembangunan (PPP), yaitu sebuah partai Islam yang 
merupakan gabungan dari 4 partai Islam termasuk Nahdlatul Ulama dalam Pemilu 
Legislatif 1982 (Nurdyansa, 2025). Pada tanggal 20 Oktober 1999, Gus Dur terpilih 
menjadi Presiden Indonesia ke-4 menggantikan B.J Habibie setelah dipilih MPR hasil 
Pemilu 1999. Pada tanggal 30 Desember 2009, Gus Dur meninggal dunia di Rumah 
Sakit Cipto Mangunkusumo, Jakarta, akibat komplikasi penyakit yang dideritanya 
sejak lama (Nurdyansah, 2025).  Gus Dur merupakan seorang tokoh fenomenal dalam 
realitas sosial, keagamaan, politik dan kemanusiaan, serta selalu berada di pihak kaum 
marginal. Gus Dur juga dikenal sebagai seorang ulama, cendekiawan, pemikir, dan 
pemimpin politik yang baik di Indonesia. 

 



Ledalogos: Jurnal Filsafat Vol. 1, No. 2, November 2025 

136 | L e d a l o g o s  

GAGASAN GUS DUR TENTANG PRIBUMISASI ISLAM 

Rumusan Masalah dan Metode Pemikiran Gus Dur tentang Pribumisasi Islam 

Cikal bakal lahirnya term Islam Nusantara bermula dari kegiatan tabayyun 
(proses klarifikasi dan verifikasi sebuah informasi untuk memastikan kebenaran 
sebelum mengambil sikap atau menyebarkan informasi tersebut) yang dilakukan Gus 
Dur di hadapan para kiai di Pondok Pesantren Dar al-Tauhid al-Islamy Arjawinangun 
Cirebon, pada tanggal 8-9 Maret 1989. Saat itu, Gus Dur menyajikan tema tentang 
konsep pribumisasi Islam. Kegelisahan Gus Dur berangkat dari persoalan hubungan 
antara dua term, yaitu: “Islam” dan “Indonesia”. Pertanyaan filosofis yang sangat 
menggugah pemikiran Gus Dur ketika itu adalah: “Kita ini sebenarnya orang Islam 
yang hidup di Indonesia atau orang Indonesia yang beragama Islam?” (Wahid, 2007: 
ix-xiv). 

Sepintas, pertanyaan di atas memiliki makna yang sama, namun setelah 
dicermati dan dipahami secara saksama akan terlihat jelas perbedaannya. Ungkapan 
“orang Islam yang hidup di Indonesia” mengandung pengertian bahwa agama Islam 
merupakan agama yang lahir di Arab Saudi, sehingga agama Islam akan bercorak 
kearaban. Dalam tataran ini, umat Islam akan menganggap bahwa semua budaya Arab 
itu bernafaskan Islam. Sedangkan ungkapan “orang Indonesia yang beragama Islam” 
mengandung makna bahwa Indonesia adalah sebuah negara yang berada di wilayah 
Asia Tenggara, dan letaknya jauh dari Arab Saudi. Indonesia memiliki banyak 
perbedaan budaya, karakter, dan tradisi dengan Arab saudi. Dengan demikian, umat 
Islam yang tinggal di Indonesia telah memiliki kebudayaan dan tradisi lokal sendiri. 
Mereka tetap melakukan tradisi-tradisi lokal tanpa menghilangkan esensi dan tujuan 
dari ajaran Islam tersebut. Hal Inilah yang menjadi cikal-bakal konsep Islam pribumi 
dan kemudian berkembang menjadi Islam Nusantara. Pemikiran ini dipegang kuat 
oleh orang-orang yang mengusung paradigma tradisionalisme. 

Gus Dur mengkonstruksikan konsep Islam Nusantara melalui dua pendekatan 
berikut. Pertama, membuat dialog antara fiqih (hukum-hukum syariat) dan adat. 
Kedua, mengembangkan aplikasi nash (ketetapan mutlak yang harus ditaati seorang 
muslim) atau penafsiran ulang nash. Dalam upaya mendialogkan fiqih dengan adat, 
Gus Dur menggunakan dialektika teks keagamaan atau ajaran Islam dengan realitas 
masyarakat yang sudah memiliki perspektif tersendiri dalam menghadapi pelbagai 
kenyataan hidup. Fiqih memang sangat berhubungan erat dengan kehidupan kaum 
muslim. Bahkan Islam pun hadir membawa hukum yang berhubungan dengan relasi 
manusia dengan Tuhan dan relasi manusia dengan sesama yang digali dari Al-Qur’an 
dan Hadis (narasi tentang perbuatan, ucapan, atau persetujuan Nabi Muhammad SAW 
yang dianggap sebagai sumber hukum dan rujukan praktis dalam Islam). Menurut Gus 
Dur, wahyu haruslah dipahami melalui lokalitas dan temporalitas yang memuat 
sejarahnya sendiri (Rafi’i, 2019: 65). Dengan demikian, faktor kontekstual harus 
dipertimbangkan.   

Dalam upaya menafsirkan ulang nash, Gus Dur berkeyakinan bahwa Al-Qur’an 
dan Hadis tidak mungkin hadir tanpa adanya dialog dengan kondisi lokal, baik aspek 
historis maupun aspek sosial. Hal inilah yang memungkinkan umat Islam memahami 
secara jelas dan utuh, mana hal-hal prinsipil atau universal dan mana yang partikular, 
yang menjawab persoalan tertentu. Dalam perspektif Gus Dur, Al-Qur’an sebagai 



Adrianus Fani & Subaidi 

137 | L e d a l o g o s  

sumber utama pemikiran umat Islam sebenarnya bersifat lokal. Hal ini didasarkan 
pada pemahamannya atas Al-Qur’an yang secara eksplisit telah menggambarkan 
aspek-aspek lokalitas dalam menyampaikan nilai-nilai universal yang dibawa oleh 
Islam. Begitu pun Hadis nabi, dengan berbahasa Arab yang dipenuhi ungkapan khas 
milik jazirah Arabia, bukan bahasa Arab yang dipahami oleh kawasan lain. Sebagai 
contoh, dalam Al-Qur’an, surga digambarkan dengan melihat aspek sosio-geografis 
Arab, yakni madu dan susu yang mengalir seolah-olah seperti sungai, serta buah-
buahan yang lezat. Di sini, Gus Dur sangat jeli memperhatikan konteks sosial-historis 
terhadap teks yang diwahyukan kepada nabi (Rafi’i, 2019: 74-75). 

Pribumisasi Islam sebagai Sebuah Konsep  

Islam Nusantara dapat dipahami sebagai sebuah corak keagamaan yang 
terbentuk dengan kekhasan budaya Nusantara. Sejak tahun 1989, Gus Dur sudah 
mendiskusikan pribumisasi Islam sebagai sebuah kesadaran banyak orang bahwa 
Islam Indonesia memiliki ciri khas tersendiri yang berbeda dengan Islam yang ada di 
belahan dunia lain. Antara Islam dan budaya atau tradisi lokal Nusantara terjalin 
hubungan tarik menarik, saling membutuhkan, saling melengkapi, saling mengisi, 
bahkan saling belajar sebagai proses dalam pembentukan kultur Islam (Hasbiyallah 
dkk, 2016). Adanya kesesuaian tersebut memunculkan suatu pra-asumsi dasar 
sebagai pijakan dalam perwujudan kultural Islam, dengan pendekatan yang disebut 
Gus Dur sebagai pribumisasi Islam.   

Melalui gagasannya tentang pribumisasi Islam, Gus Dur memberikan kritikan 
terhadap arus atau gejala Arabisasi. Menurut Gus Dur, “kita ambil nilai Islam, kita 
saring budaya Arab-nya” (Munfaridah, 2017: 22). Pandangan Gus Dur ini merupakan 
inti dari konsep akulturasi budaya dalam dakwah Islam. Pandangan di atas bukan 
berarti menolak atau menyingkirkan budaya Arab, melainkan sebuah sikap kritis 
terhadap formalisme religius dan praktik-praktik yang tidak relevan dengan konteks 
Indonesia. Pribumisasi memungkinkan Islam untuk tetap otentik secara teologis 
sambil mengakomodasi dan merehabilitasi martabat budaya lokal sebagai bagian 
integral dari ekspresi keagamaan. Gus Dur mencontohkan bahwa Masjid beratap 
genteng yang sarat dengan simbolisasi lokalnya sendiri di negeri kita, dituntut untuk 
dikubahkan. Budaya Wali Songo yang memiliki karakter Jawa, saudati (nyanyian dan 
tarian tradisional) Aceh, didesak ke pinggiran oleh qasidah (nyanyian) berbahasa 
Arab. Bahkan udeng (ikat kepala khas Jawa) harus mengalah pada sorban merah putih 
model Yasser Arafat (Wahid, 2000: 90). 

Konsep pribumisasi Islam mencoba mengejawantahkan ajaran-ajaran Islam agar 
tidak bertentangan dengan kebudayaan lokal. Perpaduan antara keduanya menjadi 
saling melengkapi, yang mana agama lahir dari perintah Tuhan, sedangkan budaya 
merupakan hasil dari kreasi manusia. Dengan konsep ini maka menjadi seorang 
Muslim tidak harus mengikuti tradisi dan budaya Arab dan juga tidak harus 
meninggalkan tradisi dan budaya lokal khas Nusantara. Justru, seorang Muslim harus 
memunculkan ciri khas dari tradisi dan budaya di mana ia tinggal, sehingga akan 
memunculkan istilah-istilah lokal seperti Islam India, Islam Indonesia, Islam Ghana, 
Islam Amerika, Islam Spanyol, dan lain-lain. Hal ini menunjukkan bahwa Arabisasi 
atau proses memaksakan diri pada tradisi Timur Tengah akan mencabut masyarakat 
dari budaya lokalnya sendiri. 



Ledalogos: Jurnal Filsafat Vol. 1, No. 2, November 2025 

138 | L e d a l o g o s  

Dalam idenya tentang pribumisasi Islam, Gus Dur berpendapat bahwa, yang 
dipribumikan adalah manifestasi kehidupan Islam belaka, bukan ajaran yang 
menyangkut inti keimanan dan peribadatan formalnya. Gus Dur juga menekankan 
bahwa tidak diperlukan Al-‘Qur’an Batak dan Hadis Jawa. Islam tetap Islam, di mana 
saja agama itu ditemukan. Hal ini tidak berarti bahwa semua harus disamakan ”bentuk 
luarnya” (Wahid, 1999: 108). Penegasan Gus Dur ini sebenarnya ingin 
mengungkapkan bahwa permasalahan bentuk haruslah diberi peran oleh kebudayaan 
lokal, bukan mentransfer dari kebudayaan luar. Oleh karena itu, pemupukan kembali 
akar budaya lokal dalam perkembangan umat Islam di Indonesia harus menjadi 
sebuah tuntutan.  

Gus Dur (2001: 119-123) juga memberikan “batasan negatif” tentang “apa yang 
tidak boleh terjadi” dalam pribumisasi Islam. Pertama, tidak boleh terjadi pembauran 
Islam dengan budaya, sebab berbaur berarti hilangnya sifat-sifat asli. Islam harus 
tetap pada sifat Islamnya. Al-Qur’an harus tetap dalam bahasa Arab terutama dalam 
shalat (ibadah wajib), sebab hal ini telah menjadi norma. Kedua, penyesuaian ajaran 
Islam dengan kenyataan hidup hanya diperkenankan sepanjang menyangkut sisi 
budaya. Dalam soal wali nikah misalnya, ayah angkat tetap bukan wali nikah untuk 
anak angkatnya. Ketentuan ini adalah norma agama, bukan kebiasaan. Ketiga, karena 
adanya prinsip-prinsip yang keras dalam hukum Islam, maka adat tidak bisa 
mengubah nash melainkan hanya mengubah atau mengembangkan aplikasinya saja, 
dan memang aplikasi tersebut akan berubah dengan sendirinya. Misalnya, Nabi tidak 
pernah menetapkan beras sebagai benda zakat, melainkan gandum. Lalu ulama yang 
mendefinisikan gandum sebagai qutul balad (makanan pokok). Dan karena definisi 
itulah, gandum berubah menjadi beras untuk konteks Indonesia. 

Berdasarkan pemahaman yang baru saja diuraikan ini, filosofi pribumisasi Islam 
dalam konteks pemikiran Gus Dur lebih merupakan sebuah upaya untuk 
mengindigenisasi Islam dalam konteks sosial budaya dan realitas Indonesia. Hal ini 
mengandung pengertian bahwa Islam dan tradisi lokal tidak mengalami reduksi satu 
terhadap yang lain. Islam tetap pada kekhasannya yang kokoh, budaya juga tetap pada 
karakternya yang unik, sehingga keduanya tidak bersifat superioritatif. Dengan tetap 
mengakomodasi budaya lokal, seseorang tetap bisa menjadi Muslim seratus persen 
dengan tetap menjalani tradisi dan budaya lokal yang menjadi basis kultural 
kehidupan masyarakat Nusantara. Dengan demikian, Islam tidak dipandang sebagai 
agama asing atau eksklusif, melainkan sebagai bagian integral dari kebudayaan 
pribumi Indonesia. Pada titik ini, Gus Dur menekankan Islam yang rahmatan lil 
‘alamin, yang toleran dan inklusif terhadap keberagaman agama dan budaya di 
Indonesia. Filosofi ini dapat menjadi respons terhadap realitas sosial politik 
kontemporer di Indonesia yang acapkali diwarnai oleh intoleransi agama dan politik 
identitas yang dapat memecah belah masyarakat.  

PRO-KONTRA TERHADAP PRIBUMISASI ISLAM (ISLAM NUSANTARA) 

Penerapan filosofi Islam Nusantara Gus Dur terkait pribumisasi Islam tidak lepas 
dari kontroversi. Bahkan Islam Nusantara yang dijadikan tema utama Muktamar NU 
tahun 2015 di Jombang telah menimbulkan debat publik yang serius (Sahal dkk, 2015: 
16). Sikap pro dan kontra muncul, baik dari ulama maupun petinggi politik di 
Indonesia (Munfaridah, 2017). Beberapa kelompok, terutama yang berpandangan 



Adrianus Fani & Subaidi 

139 | L e d a l o g o s  

puritan, menganggapnya sebagai istilah yang memecah-belah umat dan menciptakan 
gagasan bahwa Islam di Indonesia berbeda dari Islam di Timur Tengah.  

Kelompok radikal bahkan mengklaimnya sebagai Islam yang menyimpang. Jika 
ada Islam lain di luar Islam yang diajarkan oleh Nabi Muhammad SAW, maka harus 
segera beradaptasi dengan Islam standar tersebut. Dengan demikian, keunikan 
identitas Islam di wilayah tertentu justru dipandang negatif karena telah melakukan 
penyelewengan dari format Islam yang ideal (Islam yang sebenarnya). Atas dasar 
inilah, Islam Nusantara yang menjadi keunikan Islam Indonesia sedang menghadapi 
gugatan dari kelompok ini (Rahmat dkk., 2003: xvi). Padahal, pada mulanya Islam 
mengakomodasi eksistensi budaya Arab dan menjadikannya sebagai media 
pewartaan.  

Pada bagian lain, terdapat ide-ide menarik dari pemikir-pemikir Islam tertentu 
yang menyetujui adanya Islam Nusantara. Dengan mendasarkan pandangannya pada 
Muhammad, Qatadah menyatakan al-din wahid wa al-syari’ah mukhtalifah/agama 
hanya satu, sedangkan syariat berbeda-beda (Sahal & Aziz, 2015: 98). Selain itu, Ali 
(2006: 10) mendeskripsikan bahwa Islam itu satu. Akan tetapi, ketika Islam telah 
membumi, ekspresi dan pemahaman umatnya akan sangat beragam. Sobarna (2008: 
v) juga mengungkapkan bahwa pada dasarnya Islam itu satu, tetapi dalam 
mengkajinya, ada dua wajah yang biasanya dikemukakan dengan aneka ekspresi. 
Ma’arif (2009: 181) membahasakannya dengan ungkapan yang sangat puitis, “sebuah 
Islam, seribu satu ekspresi.” Menurut Ali Sodiqin (2013:7), dalam implementasi ajaran 
Islam, dibutuhkan media (konteks kebudayaan lokal) untuk mentransformasikan 
nilai-nilai universalnya ke dalam praksis kehidupan. Hal ini berarti bahwa secara 
historis, Islam tidak serta-merta menolak eksistensi budaya seperti yang selama ini 
diyakini oleh kelompok-kelompok radikal. Anggapan kaum radikal bahwa budaya dan 
tradisi adalah bidah harus ditelaah kembali. 

Pribumisasi Islam di Indonesia sama sekali tidak bernuansa rasial, menolak atau 
tidak menghormati budaya dan etnik asing. Dalam pandangan Umar (2019), menjadi 
seorang Muslim tidak mesti menjadi seorang Arab, Iran, Mesir, Pakistan, dan Negara 
asal mazhab yang dianut. Kita tetap menjadi orang Indonesia, bahkan sebagai orang 
Jawa, Bugis, Melayu, Batak, Banjar dan lainnya. Hal ini mengandung pengertian bahwa 
usaha pribumisasi ajaran Islam di Indonesia tetap dianggap sebagai ongoing process. 
Benturan nilai pasti akan muncul jika ajaran Islam gagal untuk dipribumikan.  

Kehadiran Islam di Nusantara dan menyatunya Islam dengan budaya lokal telah 
menciptakan prinsip bahwa budaya dan kearifan lokal dapat disintesiskan dan 
disinergikan dengan Syari’at Islam. Alasannya adalah bahwa substansi ajaran Islam 
tidak berbeda jauh dengan ajaran moral agama-agama atau kepercayaan masyarakat 
lokal di wilayah Nusantara. Dengan demikian, Islam Nusantara merupakan Islam yang 
sangat jenius Indonesia (Rudi, 2019: 145). Islam yang ramah terhadap budaya dan 
berkembang di wilayah Indonesia yang bersemboyankan Bhinneka Tunggal Ika. Islam 
yang menyajikan atmosfer kesejukan dan kedamaian bagi setiap siapa saja yang 
tinggal di Indonesia. 

Dengan menawarkan model Islam yang berakar kuat pada tradisi dan akulturasi, 
Gus Dur menyediakan alternatif narasi terhadap ideologi puritan yang cenderung 
kaku dan eksklusif. Islam Nusantara menunjukkan bahwa keragaman adalah 



Ledalogos: Jurnal Filsafat Vol. 1, No. 2, November 2025 

140 | L e d a l o g o s  

kekayaan, bukan ancaman. Pemahaman agama yang mendalam dan kontekstual dapat 
melahirkan sikap yang toleran dan damai. Islam Nusantara mampu mempertahankan 
eksistensinya dan menampakkan wajahnya yang teduh, toleran serta penuh 
kedamaian di Indonesia, bahkan di dunia.  

Meskipun selalu ada perdebatan ide yang terus-menerus terkait Islam 
Nusantara, ide Gus Dur tentang pribumisasi Islam tetap relevan, terutama berhadapan 
dengan tantangan kontemporer. Para pemikir Islam yang mendukung adanya 
identitas Islam Nusantara tampaknya setuju bahwa substansi Islam memang satu, 
namun ekspresinya sangat beragam, tergantung pada konteks kehidupan masyarakat 
setempat dengan budayanya yang khas. Pada tataran ini, eksistensi identitas Islam 
Nusantara hanya ditinjau dari sudut pandang ekspresinya. Ekspresi inilah yang dapat 
diidentifikasi, diketahui dan dipahami sehingga memudahkan orang untuk 
memahami Islam Nusantara tersebut. 

FILOSOFI PRIBUMISASI ISLAM SEBAGAI RESPONS TERHADAP REALITAS SOSIAL 
POLITIK KONTEMPORER DI INDONESIA 

Pada dasarnya, Islam di Indonesia berbeda dengan Islam di Timur Tengah atau 
negara lain terutama karena integrasi unsur-unsur budaya lokal dan pengaruh 
sejarahnya. Di negara-negara Timur Tengah atau negara-negara lain, Islam seringkali 
dipraktikkan dengan fokus pada ketelitian tekstual dan kemurnian doktrinal. Islam 
Indonesia dikenal karena karakteristiknya yang moderat, toleran, dan sinkretis, 
memadukan ajaran Islam dengan adat istiadat, dan norma sosial setempat (Menchink, 
2016: 158). Dengan demikian, filosofi Gus Dur tentang Islam Nusantara yang 
tereksplisit dalam konsep pribumisasi Islam merupakan sebuah gagasan yang patut 
diberi apresiasi. Gus Dur melihat bahwa Islam harus berakar pada nilai-nilai lokal 
yang sudah ada dalam keragaman budaya Indonesia dan tidak bertentangan dengan 
prinsip-prinsip Pancasila serta pluralisme. Gus Dur menggunakan pendekatan sosial-
kultural, politik-kultural, dan pedagogis dalam mengimplementasikan pribumisasi 
Islam, agar Islam bisa hidup berdampingan dengan agama lain secara damai dan 
demokratis (Barid, 2025: 22). Dalam konteks pemahaman inilah, pribumisasi Islam 
dalam perspektif Gus Dur dapat bertujuan untuk menahan sekaligus mengatasi 
potensi konflik yang acap kali muncul dari politik identitas dan intoleransi agama, 
dengan menanamkan penghormatan kepada hak-hak kaum minoritas, dan 
memperkuat semangat kebangsaan yang inklusif.  

Dalam kaitannya dengan intoleransi agama dan politik identitas yang acapkali 
terjadi di Indonesia, Gus Dur menegaskan bahwa agama tidak boleh menjadi alat 
politik yang memecah belah masyarakat. Ia menekankan Islam sebagai etika sosial 
yang menegakkan keadilan, hak minoritas, serta penghormatan antarumat beragama 
(Ihsani et al, 2021: 107). Melalui konsep pribumisasi Islam, Gus Dur mengajak umat 
Islam dan masyarakat luas untuk mengedepankan nilai-nilai kemanusiaan, toleransi 
dan pluralisme sebagai wujud nyata dari keislaman yang sesuai dengan kondisi 
kemajemukan di negara Indonesia. Gus Dur yakin bahwa Islam yang sudah 
dipribumikan harus mampu berdialog dan hidup harmonis dalam keberagaman 
masyarakat Indonesia.   



Adrianus Fani & Subaidi 

141 | L e d a l o g o s  

Gagasan pribumisasi Islam yang dikembangkan oleh Gus Dur dapat 
diaplikasikan dalam kehidupan sosial politik kontemporer Indonesia dengan 
memberikan penekanan pada Islam yang sesuai dengan budaya lokal dan nilai 
kebangsaan. Aplikasinya meliputi pemupukan toleransi, penghargaan terhadap 
pluralitas, dan penolakan terhadap penggunaan agama sebagai alat politik identitas 
yang membawa perpecahan. Dalam konteks intoleransi agama dan politik identitas 
yang semakin mengemuka, pribumisasi Islam menjadi pengarah agar umat Islam dan 
sekaligus elit politik menempatkan nilai agama dalam rangka nilai kemanusiaan dan 
persatuan bangsa.  

Implikasinya adalah terciptanya ruang dialog antaragama yang konstruktif dan 
pendidikan keagamaan yang mengutamakan akhlak toleran dan sikap inklusif, 
sehingga meredam fanatisme sempit dan radikalisme yang memicu intoleransi. Dalam 
ranah politik, konsep pribumisasi Islam menolak politisasi agama yang bersifat 
eksklusif dan mengarah pada diskriminasi atau marginalisasi kelompok lain. 
Pendekatan inilah yang justru mendukung penguatan Pancasila dan Negara Kesatuan 
Republik Indonesia sebagai ideologi bersama yang memayungi keberagaman sosial 
dan agama. Dengan demikian, pribumisasi Islam berkontribusi pada stabilitas sosial 
politik, dan memperkuat demokrasi inklusif di Indoensia, di tengah ancaman 
intoleransi dan politik identitas yang bisa memecah-belah masyarakat.    

PENUTUP  

Pribumisasi Islam dalam perspektif Gus Dur lebih merupakan sebuah model 
pemikiran, pemahaman, dan pengamalan nilai-nilai Islam yang dikemas melalui 
budaya maupun tradisi-tradisi lokal khas Nusantara atau Indonesia. Kerangka kerja 
yang dibangun Gus Dur melalui pribumisasi Islam menantang narasi puritan dan 
radikal dengan menyediakan model keislaman yang akomodatif terhadap budaya, 
toleran terhadap perbedaan, dan berorientasi pada kemanusiaan. Gus Dur 
menunjukkan bahwa Islam bukanlah agama yang kaku atau menolak kemajuan, 
melainkan sebuah kekuatan yang dapat membawa kedamaian dan keadilan bagi 
semua (rahmatan lil ‘alamin). Dengan demikian, filosofi pribumisasi Islam dalam 
perspektif Gus Dur ini merupakan narasi tandingan yang begitu kuat terhadap stigma 
negatif terhadap Islam yang sangat kompleks, sekaligus menawarkan solusi yang 
komprehensif, multifaset, dan praktis sebagai respon terhadap situasi sosial politik 
kontemporer di Indonesia.  

Berdasarkan analisis yang mendalam, ada tiga rekomendasi yang dapat diajukan 
untuk melanjutkan dan memperkuat filosofi pribumisasi Islam di Indonesia. Pertama, 
literasi digital dan konten positif. Hal ini bertujuan mendorong komunitas Muslim 
untuk menghasilkan konten yang menunjukkan wajah Islam yang toleran, serta 
meningkatkan literasi digital untuk memerangi penyebaran stereotip dan 
propaganda. Regulator juga perlu mengawasi dan mengatur penggunaan media sosial 
dan ruang digital agar tidak menjadi sarana penyebaran ujaran kebencian atau 
radikalisme, sambil mendorong konten moderasi beragama yang berlandaskan 
pribumisasi Islam.  

Kedua, pemerintah perlu menguatkan pendidikan agama yang moderat, yang 
menanamkan nilai toleransi, pluralisme, dan penghormatan terhadap hak semua 



Ledalogos: Jurnal Filsafat Vol. 1, No. 2, November 2025 

142 | L e d a l o g o s  

orang sejak dini di setiap jenjang pendidikan pada setiap sekolah di Indonesia. 
Kebijakan ini harus mengintegrasikan kurikulum yang mempromosikan dialog 
antaragama dan pemahaman kemajemukan budaya agar menjadi fondasi yang kuat 
bagi kehidupan masyarakat yang harmonis. Dialog antaragama yang berkelanjutan 
dapat memupuk sikap dan tindakan saling menghargai, dan memperkuat ikatan 
kebersamaan di tengah keberagaman.  

Ketiga, dalam hubungan dengan kebijakan publik, pemerintah harus 
menegakkan hukum secara adil terhadap tindakan intoleransi dan diskriminasi, serta 
mendorong keterlibatan masyarakat sipil dalam memantau dan melaporkan potensi 
konflik berbasis agama. Langkah ini dapat menekan munculnya politik identitas yang 
eksklusif dan menangkal intoleransi di Indonesia.  

Dengan menerapkan ketiga rekomendasi di atas, konsep pribumisasi Islam yang 
digagaskan Gus Dur bisa menjadi solusi efektif  demi tercapainya harmoni kehidupan 
dalam masyarakat Indonesia yang plural. Selain itu, Indonesia dapat terus menjadi 
contoh global tentang bagaimana Islam dapat menjadi kekuatan untuk 
memperjuangkan perdamaian, keadilan, dan martabat kemanusiaan di dunia yang 
semakin kompleks dan saling terhubung. 

 

DAFTAR PUSTAKA 

Ahmad, Fathoni. (2018). Islam Nusantara Menurut Gus Dur: Kajian pribumisasi Islam. 
Mozaic Islam Nusantara, 4(1), 21-40. Retrieved from 
https://journal.unusia.ac.id/index.php/mozaic/article/view/120 

Ahmad. (2021). Biografi Gus Dur (KH. Abdurrahman Wahid) dan Pemikirannya. 
Gramedia Blog. https://www.gramedia.com/best-seller/biografi-gus-dur/, 
accessed on 7 July 2025. 

Ali, M. (2006). Islam Muda: Liberal, Post-Puritan, Post-Tradisional. Yogyakarta: 
Apeiron Philotes. 

Alif, J., & Nur, A. (2019). Islam Nusantara: Solusi Menyikapi Problem Radikalisme 
Agama. Analisis: Jurnal Studi Keislaman, 19(1), 55-76. Retrieved from 
https://ejournal.radenintan.ac.id/index.php/analisis/article/view/3374 

Azyumardi, A. (2004). Shari’at Islam Dalam Bingkai Nation State. Jakarta: Paramadina.  

Barton, G. (2016). Biografi Gus Dur: The Authorized Biography of Abdurrahman Wahid. 
Yogyakarta: Saufa & LKiS.  

Geertz, C. (2009). The Javanese Kijaji: The Changing Role of a Cultural-Broaker. 
Cambridge: University Press.  

Hasbiyallah, Burhanudin, U., Sulhan, M., & Khoiruddin, H. (2016). Deradikalisasi Islam 
Indonesia: Studi Pemikiran Islam Nahdlatul Ulama. Bandung: Pusat Penelitian 
dan Penerbitan Lembaga Penelitian dan Pengabdian kepada Masyarakat UIN 
Sunan Gunung Djati. 

Ihsani, A., Ammiruddin, F., Febriyanti, N., & Syakuuroo, A. (2021). Gus Dur’s 
Multicultural Da’wah and It’s Relevance to Modern Society. El. Harakah, 23(1), 

https://www.gramedia.com/best-seller/biografi-gus-dur/


Adrianus Fani & Subaidi 

143 | L e d a l o g o s  

103-122. Retrieved from https://ejournal.uin-
malang.ac.id/index.php/infopub/article/view/11642 

Junaidi, D. (2000). Beyond the Symbols: Jejak Antropologis Pemikiran dan Gerakan Gus 
Dur. Bandung: Remaja Rosdakarya. 

Maarif, & Ahmad, S. (2009). Islam dalam Bingkai Keindonesiaan dan Kemanusiaan: 
Sebuah Refleksi Sejarah. Bandung: Mizan & Maarif Institute. 

Menchik, J. (2016). Islam and Democracy in Indonesia: Tolerance without Liberalism. 
New York: Cambridge University Press. 

Muhammad M. (2010). Gus Dur Sang Penakluk: Sebuah Biografi Singkat. Jombang: 
Pustaka Warisan Islam. 

Munfaridah, T. (2017). Islam Nusantara sebagai Manifestasi Nahdlatul Ulama. (NU) 
dalam Mewujudkan Perdamaian. Wahana Akademika, 4(1), 19-34. Retrieved 
from https://journal.walisongo.ac.id/index.php/wahana/article/view/1476 

Musliq, & Adnan K. (2014). Nilai Universal Agama-Agama di Indonesia, Menuju 
Indonesia Damai. Yogyakarta: Kaukaba Dipantara. 

Nurdyansah. (2025). Biografi KH. Abdurrahman Wahid (Gus Dur) Presiden Indonesia 
Keempat. https://www.biografiku.com/biografi-kyai-haji-abdurrahman-
wahid-gus-dur,accessed on 4 September 2025.  

Qomar, M. (2015). Islam Nusantara: Sebuah Alternatif Model Pemikiran, Pemahaman, 
dan Pengamalan Islam. El Harakah 17 (2), 198-217. Retrieved from 
https://ejournal.uin-malang.ac.id/index.php/infopub/article/view/3345/0 

Rafii, M. (2019). Islam Nusantara Perspektif Abdurrahman Wahid: Pemikiran dan 
Epistemologinya. Malang: Literasi Nusantara.  

Rahabeat, R. (2019). Membaca (Kembali) Islam Nusantara: Perspektif Seorang 
Kristiani. dalam Mozaik Moderasi Beragama Dalam Perspektif Kristen. Cetakan 
I; Jakarta: BPK Gunung Mulia & Dirjen Bimas Kristen. 

Rahmat, M. (2003). Islam Pribumi Mendialogkan Agama Membaca Realitas. Jakarta: 
Erlangga. 

Rumadi, A. (2022). Islam Nusantara: Hadiah Indonesia untuk Dunia. Jakarta: Kompas 
Media Nusantara. 

Sahal, A. (2015). Islam Nusantara: Dari Ushul Fiqh hingga Paham Kebangsaan. 
Bandung: Mizan. 

Sobarna, A. (2008). Islam Positif Spirit Wacana Solusi Refleksi. Yogyakarta: Graha Ilmu. 

Solidikin, Ali. (2013). Sejarah Harmonisasi Islam Dan Kebudayaan: Dari Inkulturasi 
Hingga Akulturasi. Mazhabuna: Media Transformasi Pemikiran Islam, 1(7). pp. 
1-15.  

Umar, N. (2019). Islam Nusantara: Jalan Panjang Moderasi Beragama di Indonesia. 
Jakarta: Kompas. 

Wahid A. (2001). Pergulatan Negara, Agama, dan Kebudayaan. Depok: Desantara.  

Wahid, A. (1999). Tuhan Tidak Perlu Dibela. Yogyakarta: LKiS.  

https://www.biografiku.com/biografi-kyai-haji-abdurrahman-wahid-gus-dur
https://www.biografiku.com/biografi-kyai-haji-abdurrahman-wahid-gus-dur


Ledalogos: Jurnal Filsafat Vol. 1, No. 2, November 2025 

144 | L e d a l o g o s  

Wahid, A. (2007). Menggerakkan Tradisi, Esai-esai Pesantren. Yogyakarta: LKiS. 

Wajdi, Muh Barid Nizarudin. (2025). The Thought of Gus Dur: An Evaluation of 
Religious Policies in Indonesia Through The Lens of Pluralism and 
Multiculturalism. Journal of Religious Policy, 4(1), 22-44. Retrieved from 

https://Doi.Org/10.31330/Repo.V4i1.52. 

https://doi.org/10.31330/Repo.V4i1.52

