
 

INSTITUT FILSAFAT DAN TEKNOLOGI KREATIF LEDALERO 

PROGRAM STUDI ILMU FILSAFAT 

JURNAL FILSAFAT LEDALOGOS 
https://journal.iftkledalero.ac.id/index.php/JLOG 

 

188 | L e d a l o g o s  

Kematian Menurut Martin Heidegger dan Gereja 
Katolik: Sebuah Perbandingan 

Adelbertus Pontius Dhae 

Institut Filsafat dan Teknologi Kreatif Ledalero, Maumere, Indonesia  

(adelbertusp.dhae321@gmail.com) 
 

 
ABSTRAK 

Tujuan penelitian ini adalah menggambarkan konsep kematian 
dalam filsafat Heidegger dan ajaran Gereja Katolik serta 
mengeksplorasi kesamaan dan perbedaan keduanya. 
Berdasarkan hasil penelitian, ditemukan lima poin 
pertimbangan yang menunjukkan kesamaan dan perbedaan 
kedua perspektif ini. Pertama, titik tolak ajaran. Heidegger 
berbicara tentang kematian dalam proyek besar pencarian 
makna Ada. Gereja Katolik berbicara tentang kematian dalam 
konteks keterarahan manusia kepada Allah serta penebusan 
oleh Kristus. Kedua, dari perspektif fenomenologi kematian, 
ada kesamaan dan perbedaan mendasar dalam kedua konsep 

ini. Ketiga, baik Heidegger maupun Gereja Katolik memandang kehidupan sebagai medan 
persiapan dan antisipasi kematian. Namun, Gereja Katolik tidak melihat perjuangan manusia di 
dunia sebagai usahanya sendiri. Keempat, Heidegger tampak ambigu dalam paham akan kematian 
sebagai kepenuhan manusia sedangkan Gereja Katolik melihat persatuan dengan Allah sesudah 
kematian sebagai kepenuhan manusia. Kelima, meskipun sama-sama menekankan sikap bebas 
menyongsong kematian, Gereja Katolik tetap memaknai kebebasan dalam konteks panggilan 
menjadi hamba Allah    
 
ABSTRACT 

The purpose of this research is to describe the concept of death in Heidegger's philosophy and the 
teachings of the Catholic Church and explore the similarities and differences between the two. Based 
on the results of the research, there are five points of consideration that show the similarities and 
differences between these two perspectives. First, the point of departure of the teachings. Heidegger 
talks about death in the grand project of searching for the meaning of Being, whereas the Catholic 
Church speaks of death in the context of human direction to God as well as redemption by Christ. 
Second, from the perspective of the phenomenology of death, there are fundamental similarities and 
differences in these two concepts. Third, both Heidegger and the Catholic Church view life as a field 
of preparation and anticipation of death. However, the Catholic Church does not see humans’ 
struggle in the world as their own endeavor. Fourth, Heidegger seems ambiguous in his 
understanding of death as the fullness of man while the Catholic Church sees union with God after 
death as the fullness of man. Fifth, while both emphasize a free attitude towards death, the Catholic 
Church still interprets freedom in the context of the call to be a servant of God. 

 

 

 

A R T I C L E   I N F O 
 

Article history: 
Received: 7 October 2025 
Revised: 13 October 2025 
Accepted: 25 November 2025 
Available online: 29 November 2025 
 
 

Kata Kunci: 
kematian; Heidegger; Gereja Katolik; Ada; 
kehidupan 
 
Keywords: 
death, Heidegger, the Catholic Church; 
being; life 
 
 
  

https://journal.iftkledalero.ac.id/index.php/JLOG


Adelbertus Pontius Dhae 

189 | L e d a l o g o s  

PENDAHULUAN 

Kematian merupakan peristiwa universal yang berlaku untuk semua manusia. 
Meski ada upaya manusia untuk menjaga hidupnya, kematian tetap tidak terelakkan. 
Di hadapan kenyataan demikian, sejarah menunjukkan bahwa pilihan akhir manusia 
adalah dengan bersandar pada cara ia memahami dan menghayati kematian 
(Pradipta, 2019: 47). Sekurang-kurangnya, pemahaman dan penghayatan membantu 
manusia menghadapi kematian yang umumnya tampil sebagai peristiwa ambang 
batas yang membawa krisis. Krisis bisa terjadi karena faktor eksternal, yakni 
kehilangan sosok atau figur tertentu yang sebelumnya ada dan kini tiada (Wijaya, 
2020: 383) atau juga faktor internal karena tumbuhnya kesadaran seseorang akan 
keterbatasan dan kerapuhannya. 

Realitas kematian menghadapkan manusia pada ketidakmampuannya 
mempertahankan hidup sendiri. Namun, dalam perspektif Gadamer, justru inilah 
pengalaman sejati, yakni ketika manusia sadar akan keterbatasannya. Ia tidak 
berkuasa atas waktu dan masa depan. Ia hanya bisa memprediksi, tetapi prediksinya 
terbatas. Ia bisa berencana, tetapi rencananya berada dalam ruang ketidakpastian 
(Pradipta, 2029: 53-54).  

Pada umumnya, manusia tidak suka berbicara tentang kematian, lebih-lebih 
kematiannya sendiri. Pembicaraan tentang kematian dapat menimbulkan perasaan 
suram, getir, gelisah, takut, dan fana sehingga dihindari. Akan tetapi, fenomena ini 
terutama timbul dari kesadaran bahwa kematian itu berada di luar kontrol 
manusiawi, tidak dapat diprediksi, dan berkaitan dengan suatu momen di masa depan 
yang tidak tentu serta realitas yang tidak diketahui. Oleh karena itu, manusia 
berpaling kepada hal yang dapat dikendalikannya di sini dan kini. Disadari atau tidak, 
semboyan “Carpe diem!” (Rebutlah hari ini!) menjadi motivasi umum hidup manusia 
sehari-hari. 

Meskipun topik kematian sering dihindari, kenyataan kematian bersifat niscaya 
untuk tiap manusia. Setiap orang pasti akan mati. Dalam pengalaman-pengalaman 
tertentu, kesadaran ini menyentakkan manusia dari kesibukan dan aktivitasnya. Oleh 
karena itu, sebagai makhluk pencari makna yang terus mempertanyakan horizon diri 
dan kehidupannya (Huijbers, 1986: 11-12), manusia dapat mendefinisikan 
kehidupannya di hadapan kematian. Hal ini menunjukkan bahwa secara positif 
maupun negatif, pandangan akan kematian mempengaruhi penghayatan hidup 
manusia baik secara pribadi maupun kolektif. 

Filsafat dan teologi sebagai ilmu yang selalu mencari makna juga menggumuli 
pengalaman-pengalaman manusiawi seperti kematian. Kajian filosofis dan teologis 
dapat membantu manusia memahami dan memaknai hidupnya di hadapan realitas 
kematian secara lebih bijaksana, otentik, dan mendalam. Dalam artikel ini, penulis 
secara khusus mengangkat pandangan Martin Heidegger dan ajaran Gereja Katolik 
tentang kematian. 

Pertanyaan pokok yang menggerakkan penelitian ini adalah: “Apa kesamaan dan 
perbedaan pandangan Martin Heidegger dan Gereja Katolik tentang kematian?” 
Dengan itu, kajian ini berbentuk studi komparasi dan menggunakan pendekatan 
kualitatif. Semua data diperoleh melalui studi pustaka. Sumber data yang digunakan 
penulis berupa buku-buku, artikel-artikel jurnal, Kitab Suci, dan dokumen-dokumen 



Ledalogos: Jurnal Filsafat Vol. 1, No. 2, November 2025 

190 | L e d a l o g o s   

Gereja. Selanjutnya, data diolah melalui analisis perbandingan. Pembahasan temuan 
disajikan berturut-turut secara deskriptif, komparatif, dan eksploratif. Mula-mula 
penulis memberi gambaran singkat tentang pandangan Heidegger dan ajaran Gereja 
Katolik tentang kematian. Selanjutnya, penulis membandingkan kesamaan dan 
perbedaan kedua konsep ini dengan menyoroti beberapa poin pertimbangan.  

Sejauh penelusuran penulis, belum ada kajian yang membandingkan konsep 
kematian Heidegger dan Gereja Katolik. Namun, secara terpisah kedua topik ini sudah 
dikaji secara ilmiah, meskipun dalam jumlah terbatas. Hanya ada satu kajian yang 
cukup berkaitan dengan topik penulis dalam makalah ini, yakni oleh Herwindo 
Chandra dengan judul “Makna Hidup menurut Filsafat Martin Heidegger dalam 
Terang Karl Rahner”. Dalam tulisannya, Chandra berargumentasi bahwa makna hidup 
dalam filsafat Heidegger bersifat terbatas. Alasannya, status kematian bersifat 
ambigu, yakni kepenuhan ada sekaligus kehilangan ada dari Dasein. Chandra lebih 
jauh mengklaim bahwa karena keterbatasan itu, Heidegger tidak bisa menjawab 
makna hidup manusia di hadapan kematian. Kemudian, Chandra menunjukkan bahwa 
kegagalan Heidegger ini dilampaui oleh Rahner yang mengembangkan filsafat 
Heidegger dalam teologinya. Rahner menunjukkan bahwa manusia memiliki 
keterarahan kepada Allah (potentia obentialis). Karena itu, kepenuhan hidup manusia 
hanya dapat dicapai dalam Allah. Sesungguhnya hidup orang Katolik bermakna bila ia 
menerima diri sebagai makhluk yang berdimensi adikodrati selama hidupnya dan 
menjadi sempurna dalam Kristus sesudah kematian (2020: 37-38). 

Penelitian ini berbeda dengan kajian Chandra karena berfokus pada 
perbandingan antara konsep kematian Heidegger dengan pandangan Gereja Katolik 
akan kematian. Adapun penelitian ini terbatas pada komparasi konseptual tanpa 
penelusuran historis atas kemungkinan jejak silang pengaruh atas keduanya. Untuk 
itu, penulis terlebih dahulu mengelaborasi kedua perspektif ini secara terpisah. Mula-
mula ditampilkan konsep kematian menurut filsafat Heidegger. Selanjutnya, penulis 
mengelaborasi pandangan Gereja Katolik mengenai kematian. Di bagian selanjutnya, 
penulis mengeksplorasi kesamaan dan perbedaan pandangan akan kematian dari dua 
perspektif ini dalam lima poin perbandingan. 

KEMATIAN MENURUT FILSAFAT HEIDEGGER 

Martin Heidegger (1889-1976) merupakan salah satu filsuf kenamaan abad ke-
20 yang terkenal karena proyek besar pencarian filosofis akan makna Ada. Heidegger 
membedakan Ada (Sein) dan adaan (Seindes) secara ketat. Hal ini disebut perbedaan 
ontologis. Secara sederhana, adaan merujuk pada hal-hal atau entitas-entitas 
sedangkan Ada dapat dimengerti sebagai dasar adaan-adaan tersebut. Namun, Ada 
bukanlah adaan (Bertens, 2014: 218-209). Dengan proyeknya itu, Heidegger sungguh-
sungguh terbenam ke dalam fenomena-fenomena banal harian, menguraikannya 
secara mendetail, dan membahasakannya kembali secara kreatif untuk 
menyingkapkan secara radikal unsur-unsur eksistensial manusia dan kehidupannya. 
Hal-hal inilah yang membuatnya lebih sering dikenal sebagai filsuf dengan gagasan 
yang esoteris, abstrak, dan rumit. 

Gagasan Heidegger terkait kematian tidak dapat dilepaskan dari paradigma 
pencarian akan makna Ada. Pencarian ini mesti bertolak dari manusia, sebab dari 



Adelbertus Pontius Dhae 

191 | L e d a l o g o s  

semua hal yang ada, hanya manusia yang dapat mempersoalkan dan mempertanyakan 
keberadaannya, berjarak dan bergumul dengan adanya (Tjahyadi, 2018: 51). Term 
Heidegger untuk menyebut manusia ialah Dasein. Secara etimologis, Dasein berarti 
“ada-di-sana” (Pardede, 2007: 9). Yang dimaksudkan Heidegger dengan Dasein ialah 
manusia dalam struktur primer eksistensialnya, sebagai yang selalu ada dalam dunia 
dan konteks tertentu dengan seluruh kompleksitas makna dan artinya sendiri. 
Berdasarkan analisis atas Dasein, Heidegger menemukan bahwa makna Ada bagi 
Dasein berhubungan erat dengan waktu. Waktu merupakan “horizon bagi semua 
pengertian akan Ada dan bagi setiap cara memahaminya” (Heidegger, 1962: 39). 

Dalam analisisnya, Heidegger menemukan Sorge sebagai struktur dasar 
keberadaan (Sorge) Dasein di tengah dunia. Sorge ialah Ada dari Dasein yang artinya: 
di-depan-dirinya-sudah-Ada-dalam-(dunia) sebagai Ada-bersama (dengan adaan-
adaan lain yang dijumpai dalam dunia (Heidegger, 1962:237). Dengan Sorge, 
Heidegger pun menunjukkan bahwa Dasein tidak hanya ada-dalam-waktu, tetapi 
“mewaktu” (Hardiman 2003: 111-112). Dasein ialah kemungkinan, gerak, dan 
menjadi, yang tak terbayangkan tanpa kemewaktuan (temporalitas). Temporalitas 
berarti fenomena terpadu (satu-kesatuan) dari masa depan yang menghadirkan masa 
kini dalam proses menjadi masa lalu (Heidegger, 1962: 326). Dengan temporalitas, 
Heidegger memaksudkan waktu khusus Dasein yang mampu menunjukkan karakter 
manusia yang “mewaktu” dan tidak hanya ada-dalam-waktu. Mengingat Heidegger 
memahami makna sebagai ruang atau kerangka pengertian/komprehensibilitas 
(Heidegger, 1962: 324), maka ia memaklumkan temporalitas sebagai makna Ada 
Dasein. Dalam elaborasi temporalitas inilah Heidegger membahas fenomena 
kematian. 

Dalam perspektif Heideggerian, manusia—tetap dalam pengertian Dasein--   
sepanjang hidupnya merupakan kemungkinan-untuk-Ada (Heidegger, 1962: 276). 
Secara sederhana, itu berarti manusia setiap saat berhadapan dengan kemungkinan-
kemungkinan perwujudan diri melalui pikiran, perkataan, dan perbuatannya. 
Kemungkinan-kemungkinan itu mengarah pada suatu kemungkinan akhir yang 
sekaligus menandakan kepenuhannya. Menurut Heidegger (1962: 294), kemungkinan 
puncak itu ialah kematian. Kemungkinan tertinggi ini bersifat paling privat sebab 
setiap orang selalu mati sendiri-sendiri. Karakter lain kematian ialah non-relasional 
dan tak dapat dilampaui. Pengalaman kematian tidak dapat diakses oleh orang lain. 
Kematian itu pun tidak dapat dilampaui atau dihindari. 

Namun, Heidegger sadar akan realitas kematian yang melenyapkan. Kematian 
digambarkannya sebagai “kemungkinan dari ketidakmungkinan mutlak Dasein” 
(Heidegger, 1962: 294). Kemungkinan terakhir dan tertinggi manusia adalah menjadi 
tiada. Heidegger sadar akan paradoks ini dan dengan jujur mengatakan bahwa 
sepanjang hidupnya, manusia sesungguhnya tidak mengalami kepenuhan itu. “Selama 
Dasein ada sebagai suatu entitas, ia tidak pernah mencapai ‘kepenuhan’-nya” 
(Heidegger, 1962: 280). 

Heidegger sesungguhnya tidak terutama berbicara tentang kematian sebagai 
suatu titik akhir di masa depan yang dituju manusia. Kalau kematian dipandang 
sebagai akhir, maka alih-alih menjadi suatu titik henti, akhir kematian merupakan 
gerak manusia sepanjang hidup: suatu Ada-menuju-akhir (Heidegger, 1962: 289). 
Jadi, proses hidup manusia merupakan proses kematian. Kematian sebagai gerak 



Ledalogos: Jurnal Filsafat Vol. 1, No. 2, November 2025 

192 | L e d a l o g o s   

hidup ini dilukiskan Ellis dan Stam sebagai “sesuatu yang datang tanpa pernah 
menjadi objektif, sebab kejadian aktualnya [kematian] menuntut akhir total dari 
eksistensi” (Ellis & Stam, 2016: 265). Namun, setiap saat siapa saja bisa mati. Bahkan, 
bayi yang baru dilahirkan sudah cukup tua untuk mati (Heidegger, 1962: 289). Cara 
ada yang demikian menunjukkan keter-lemparan Dasein (Heidegger, 1962: 295), 
yaitu penemuan diri dalam situasi terberi eksistensial yang harus diterima manusia. 

Heidegger juga mendaratkan analisis filosofisnya tentang kematian pada 
fenomena dasariah manusia. Menurutnya, dalam banalitas harian, manusia 
mewujudkan cara adanya yang unik ini secara inotentik. Sebagai Das Man atau Dasein 
yang tenggelam dalam desakan kolektif dan anonimitas massa, manusia lebih sering 
memandang kematian terlepas dari aspek personalnya. Ia tahu bahwa setiap orang 
pasti mati, tetapi itu merupakan urusan nanti yang tidak perlu dirisaukannya 
(Heidegger, 1962: 297). Dengan kata lain, manusia melupakan keterarahan 
kodratinya kepada kematian. Heidegger memang tidak mengharapkan orang untuk 
terus hidup dalam ketakutan akan ancaman kematian. Ia hanya melihat bahwa 
kesadaran yang jernih dan penerimaan yang lapang dada akan takdir kematian dapat 
mengarahkan manusia untuk hidup secara otentik. 

Dalam pemikiran Heidegger, ada dua hal yang menyingkapkan kematian sebagai 
keterberian eksistensial manusia, yakni ketakutan dan kecemasan. Dalam ketakutan, 
penyingkapan itu terjadi secara inotentik, sedangkan dalam kecemasan penyingkapan 
kematian terjadi secara otentik. Takut mati hanya berarti takut akan putusnya 
kehidupan. Namun, kecemasan akan kematian berarti kecemasan di hadapan 
kemungkinan-untuk-Ada yang distingtif. Dalam kecemasan, manusia yang sehari-hari 
tenggelam dalam arus masa kolektif yang anonim (Das Man) tersentak dan mulai 
menyadari keterasingannya. Kecemasan mengindividualisasi manusia (Heidegger, 
1962: 230-233). 

Akan tetapi, kematian tidak hanya menyangkut kondisi terberi yang hanya bisa 
diterima secara pasif oleh manusia. Karena kematian juga merupakan kemungkinan 
yang selalu datang, manusia bisa mendefinisikan diri secara aktif di hadapan 
kematian, baik secara otentik maupun  inotentik. Sikap yang inotentik di hadapan 
kematian ialah penantian, sedangkan yang otentik ialah antisipasi.  Menanti kematian 
berarti menunggu kedatangan kematian tanpa pemaknaan, sedangkan 
mengantisipasi kematian berarti memeluk atau menyongsong kematian sebagai 
miliknya (Wheeler, 2020). 

Tindakan mengantisipasi kematian bukanlah sesuatu yang baru sama sekali 
sebab sebagai Ada-menuju-mati, manusia sebetulnya sudah selalu mengantisipasi 
(menyongsong) kematiannya. Heidegger (1962: 307) menegaskan: “Ada-menuju-mati 
merupakan antisipasi atas kemungkinan-untuk-ada dari suatu entitas yang Ada-nya 
ialah antisipasi itu sendiri.” Dengan demikian, bagi manusia, antisipasi kematian 
merupakan gerak balik kepada diri sendiri yang sudah selalu terproyeksi kepada 
kematian. Yang baru ialah adanya penerimaan dan pemahaman akan kematian dalam 
hubungan dengan diri sendiri. Dengan ini, manusia terlepas dari jerat Das Man dan 
mengalami “kebebasan menuju kematian” (Hardiman, 2003: 108). 

 



Adelbertus Pontius Dhae 

193 | L e d a l o g o s  

KEMATIAN MENURUT GEREJA KATOLIK 

Sepembacaan penulis, pandangan Gereja Katolik akan kematian begitu luas, 
kaya, dan mendalam. Pandangan tersebut kurang lebih menyangkut sebab kematian, 
karya keselamatan Allah dan penebusan manusia dari dosa dan kematian oleh Kristus, 
makna baru kematian dan implikasinya dalam hidup orang beriman, serta kehidupan 
kekal baru yang dapat diperoleh manusia setelah kematian badaninya. Kekayaan itu 
tampak dalam Kitab Suci, dokumen-dokumen Gereja, Katekismus Gereja Katolik, dan 
ajaran para paus. Sementara itu, melawan kecenderungan untuk menganggap rendah 
peristiwa kematian manusiawi oleh karena adanya jaminan kebahagiaan surgawi, 
beberapa teolog dan paus seperti Ratzinger, Rahner, dan Paus Fransiskus cukup 
memberi perhatian yang seimbang pada fenomena kematian. 

Dalam bagian ini, penulis tidak bermaksud menjelaskan secara mendetail dan 
mempertanggungjawabkan seluruh ajaran Gereja Katolik akan kematian. Sejauh 
dapat, penulis hanya memberikan gambaran umum pandangan Gereja Katolik akan 
kematian dari sumber-sumber di atas. Sementara itu, cakupan bahasan hanyalah 
sejauh berguna bagi tujuan penulisan. Oleh karena itu, dalam bagian ini, penulis tidak 
membuat telaah khusus mengenai pengadilan akhir dan keadaan jiwa manusia setelah 
kematian. 

Dalam Katekismus Gereja Katolik (KGK) 1006-1010 ditegaskan beberapa 
pandangan dasar Gereja akan kematian. Pertama, maut (kematian) merupakan 
puncak teka-teki kenyataan manusia. Secara fisis-biologis, kematian itu alami, tetapi 
dalam iman ia merupakan akibat dosa. Kedua, kematian mengakhiri kehidupan dunia 
yang alami. Manusia itu fana dan kehidupannya di bumi terbatas. Ketiga, meski 
merupakan kecenderungan kodrati manusia, kematian sebetulnya tidak dikehendaki 
Allah Pencipta. Dosa Adam dan Hawa-lah yang mendatangkan kematian ke dunia. 
Keempat, kutukan kematian telah diubah menjadi berkat oleh Yesus. Ia sendiri, meski 
sempat merasa takut akan maut, mampu menerimanya ketaatan bebas. Kelima, 
melalui Kristus, kematian Kristen memperoleh arti positif. Orang Kristen mengalami 
dua momen “mati bersama Kristus,” yakni pada saat pembaptisan secara sakramental 
dan pada saat kematian badani dalam keadaan berahmat. Kematian dalam 
pembaptisan menandai permulaan hidup baru dalam Dia. Kematian ini diselesaikan 
dalam kematian aktual yang mengantar orang beriman ke dalam persatuan dengan 
Kristus. 

Sejarah kematian dari kutuk menjadi berkat seperti tampak dalam beberapa 
poin di atas menunjukkan bahwa Allah tidak berputus asa atas kelemahan manusiawi. 
Ia sendiri memutuskan untuk mengalami kematian manusiawi yang mula-mula 
merupakan akibat dari dosa yang memalingkan manusia daripada-Nya. KGK  624 
menegaskan bahwa Kristus sungguh-sungguh mengalami kematian, yakni pemisahan 
jiwa dan badan pada saat terakhir di salib hingga kebangkitan-Nya. Pengalaman maut 
itu Ia rasakan oleh karena kasih karunia kepada manusia. Oleh karena itu, kematian 
Kristen hanya berarti dan bernilai sejauh mengambil bagian dalam kematian  Kristus. 

Dalam perspektif iman Katolik, kematian bukanlah akhir segala-galanya. 
Kematian badani hanyalah suatu tahap untuk  beralih ke kehidupan kekal bersama 
Allah di surga. Kematian memisahkan jiwa dari badan. Tubuh akan mati sedangkan 
jiwa menghadapi pengadilan Allah untuk ditentukan ganjarannya, yaitu masuk surga, 



Ledalogos: Jurnal Filsafat Vol. 1, No. 2, November 2025 

194 | L e d a l o g o s   

mengalami penyucian sebelum ke surga, atau masuk dalam siksa neraka. Pada akhir 
zaman, badan yang telah diubah disatukan kembali dengan jiwa oleh Allah untuk 
menikmati kebahagiaan surga (KGK 1016, 1022). Dalam kematian, orang beriman 
mengambil bagian dalam misteri Paskah Kristus dan kemudian bangkit bersama Dia 
menuju kehidupan kekal (Pranadi, 2018: 250). Landasan dari keyakinan ini ialah iman 
akan Kristus yang telah  wafat dan bangkit (1 Tes 4:14). Kematian menunjukkan 
bahwa Allah memanggil manusia ke dalam ribaan-Nya. Karena itu, kematian dapat 
dirindukan dan dimaknai sebagai ketaatan dan cinta kepada Bapa (1011). 
Selanjutnya, dalam KGK 1013 tertulis: 

Kematian adalah titik akhir penziarahan manusia di dunia, titik akhir dari 
masa rahmat dan belas kasihan, yang Allah berikan kepadanya, supaya 
melewati kehidupan di dunia ini sesuai dengan rencana Allah dan dengan 
demikian menentukan nasibnya yang terakhir. “Apabila jalan hidup 
duniawi kita yang satu-satunya sudah berakhir” (Lumen Gentium [LG] 48), 
kita tidak kembali lagi untuk hidup beberapa kali lagi di dunia. “Manusia 
ditetapkan untuk mati hanya satu kali saja dan sesudah itu dihakimi” (Ibr 
9:27). Sesudah kematian tidak ada “reinkarnasi”. 

Kematian merupakan akhir dari perjuangan manusia di dunia sekaligus tanda 
dimulainya penghakiman Allah. Namun, Allah tidak hanya tampil sebagai hakim 
kejam. Ia sendiri membantu manusia selama hidupnya agar berjalan sesuai rencana 
keselamatan. Yesus sendiri berbicara tentang penghakiman akhir dalam 
perumpamaan tentang pukat (Mat 13:47-50). Seperti ikan baik (bagus) yang akan 
dikumpulkan, demikianlah pada akhir zaman orang-orang benar akan dikumpulkan 
dan diterima Allah dalam kebahagiaan abadi (Surga). Seperti ikan tidak baik (jelek) 
yang dipisahkan dan dibuang, demikianlah nanti orang jahat akan dibuang ke dapur 
api (neraka). 

Dalam kesempatan lain,  Yesus  melukiskan penghakiman akhir secara langsung. 
Pada waktu itu, Anak Manusia akan memisahkan semua bangsa ke dalam dua 
golongan berdasarkan perhatian dan perlakuan mereka terhadap orang-orang 
menderita (Mat 22:31-46). Yesus sendiri memaklumkan: “Segala sesuatu yang kamu 
lakukan untuk salah seorang dari saudaraku yang paling hina ini, kamu telah 
melakukannya untuk Aku (40).” Dengan ini, Yesus memaklumkan bahwa iman yang 
menyelamatkan sudah harus teruji dalam perbuatan kasih nyata kepada orang-orang 
kecil dan miskin, serta yang tertindas dan menderita. Ganjaran untuk perbuatan baik 
kepada kelompok marginal ini ialah kerajaan Surga sedangkan untuk 
ketidakpedulian ialah siksa neraka yang kekal. Meskipun bayangan penghakiman 
akhir seperti ini bisa menakutkan, orang Kristen sejati tidak perlu takut akan 
kematian sebab ia beriman kepada Kristus yang telah mengalahkan maut dan 
membuka jalan keselamatan bagi manusia (KGK 1019). 

Meskipun ajaran Gereja dan terutama Kitab Suci cukup seimbang membicarakan 
kematian dan kehidupan baru sesudahnya, orang Kristen pada umumnya lebih 
menekankan kebangkitan dan jaminan hidup abadi di surga. Akibatnya, kematian 
cukup disepelekan atau bahkan dipandang negatif. Selain karena gaya hidup modern 
yang berambisi mempertahankan kemudaan dan vitalitas, pandangan seperti itu juga 
dipupuk oleh pewartaan dan pelayanan pastoral yang gagap mengekspresikan iman 
Kristen akan kematian secara tepat. Di tengah khotbah dan kehidupan kontemporer 



Adelbertus Pontius Dhae 

195 | L e d a l o g o s  

yang menyumbat ketakutan akan kematian dengan janji-janji kehidupan kekal, 
Ratzinger/Benediktus XVI (1927-2022) dan Karl Rahner (1904-1984) tampil sebagai 
teolog yang secara serius merefleksikan kematian. Keduanya turut berjasa 
mengembalikan teologi Kristen pada pandangan yang lebih positif akan peristiwa 
kematian yang radikal (Hungerford, 2024). Pandangan yang lebih positif akan 
peristiwa kematian juga digaungkan oleh Paus Fransiskus. 

Ratzinger memberi kritik atas pandangan masyarakat modern (Eropa) yang 
merepresi kematian. Hal itu tampak dalam perilaku menjauhkan peristiwa kematian 
dari ruang-ruang kehidupan misalnya ke rumah sakit atau kamar mayat dan perilaku 
menyepelekan kematian sebagai suatu persoalan materialistis semata. Menurut 
Ratzinger, objektivikasi teknis atas kematian dan penghilangan karakter metafisiknya 
berdampak buruk terhadap manusia sebab “dehumanisasi kematian menciptakan 
dehumanisasi kehidupan” (Hungerford, 2024). Pandangan yang keliru tentang 
kematian dapat berdampak buruk pada cara seseorang menjalani kehidupan. 

Di hadapan keniscayaan kematian, segala usaha merepresi kematian merupakan 
kesia-siaan atau ilusi belaka. Ilusi membuang pemikiran akan kematian serta 
menghilangkan kekuatan kematian dan rasa takut beberapa kali disoroti Paus 
Fransiskus dalam homilinya. Menurutnya, gambaran kematian dan penghakiman 
Tuhan justru harus hidup dalam benak orang beriman, tetapi perlu dihadapi dengan 
harapan. Kesadaran seperti ini mendorong orang untuk mempersiapkan diri sebab 
Tuhan datang pada saat yang tidak diduga-duga (Penakatolik.com, 29/11/2019). 
Fransiskus menekankan sikap positif dan awas atau sadar terhadap kematian sebab 
iman Kristen “bukanlah tentang cara untuk menghilangkan rasa takut akan kematian; 
sebaliknya iman Kristiani membantu kita untuk menghadapinya.” Fransiskus juga 
menekankan bahwa memikirkan kematian dari perspektif misteri Kristus memberi 
cara pandang baru atas kehidupan (Katolikku.com, 09/11/2022). 

Kematian dan kehidupan bagaikan dua sisi mata uang yang tidak terpisahkan. 
Karena itu, sebagaimana cara pandang terhadap kematian berpengaruh terhadap cara 
hidup seseorang, lakon hidup seseorang menentukan makna kematian baginya. 
Rahner menegaskan bahwa orang Kristen yang selama hidupnya memilih Kristus bisa 
memandang kematian secara positif, yakni kematian dalam Kristus. Artinya, segala 
perjuangan mereka di dunia sebagai pengikut Kristus disahkan, digenapi, dan 
disempurnakan dalam kematian (Hungerford, 2024). Hubungan antara cara hidup 
dengan cara pandang akan kematian diterangkan secara menarik oleh Kirchberger 
ketika ia memperjelas maksud perkataan Paulus “Upah dosa ialah maut” (Rm 6:23). 
Menurutnya, terbuka kemungkinan bagi seorang beriman untuk tidak mengalami 
maut sebagai upah dosa, sebab hidupnya berakar pada kebenaran Kristus dan maut 
tidak dialaminya sebagai “kenyataan gelap yang  mengancam”. Berkat iman, harapan, 
dan kasih kepada Tuhan yang telah dipraktikkan seorang beriman selama hidupnya, 
ia mampu menyongsong kematian dengan tangan terbuka sebab Allah ialah 
jaminannya. Sebaliknya, hampir pasti orang yang terlalu mengandalkan kekuatannya 
sendiri selama hidup dan berlaku seolah-olah ia pemilik kehidupannya sendiri 
memandang kematian sebagai ancaman fundamental. Maut menjadi kegelapan yang 
merenggut gemerlap hidupnya. Dalam konteks inilah, maut (kegelapan kematian) 
menjadi upah dosa (Kirchberger, 2007: 290-291). 



Ledalogos: Jurnal Filsafat Vol. 1, No. 2, November 2025 

196 | L e d a l o g o s   

Kematian tampak menakutkan bagi manusia karena secara terang-benderang 
mengakhiri mimpi, usaha, dan proyek pribadinya. Karena itu, sambil menerima 
definisi klasik kematian sebagai pemisahan tubuh dan jiwa (KGK 1016), Rahner 
menyoroti aspek eksistensial kematian. Baginya, kematian merupakan pengesahan 
akhir atas kehidupan, yakni atas pilihan-pilihan dan keputusan yang diambil seorang 
manusia selama hidupnya sebelum diserahkan kepada Tuhan, Hakim yang Adil 
(Hungerford, 2024). Kematian bagaikan cap yang memeteraikan buku kehidupan 
manusia sebelum dibaca oleh Allah.  Pandangan Rahner ini menegaskan kembali 
pesan Yesus dalam lukisan penghakiman terakhir bahwa seseorang dihakimi 
berdasarkan perbuatan-perbuatannya selama hidup. 

Bagaimana dengan pengalaman penderitaan yang dialami orang-orang 
menjelang kematiannya? Dalam penderitaan (sakit atau penyakit), manusia biasanya 
menjadi lebih sadar akan kerapuhan dan kelemahannya. Dalam momen ini, menurut 
Ratzinger, manusia sadar bahwa ia bukan miliknya sendiri. Ia bisa marah, tetapi sikap 
yang tepat sesungguhnya ialah “bergandengan tangan” dengan penderitaan dan 
memilih pola kasih alih-alih pola kekuasaan, sebagaimana dibuat Yesus dalam 
mendekati kematian-Nya (Hungerford, 2024). Penderitaan tidak boleh meruntuhkan 
iman dan harapan yang dipunyai orang Kristen terhadap Allah. Dalam hal ini, 
komentar Paus Fransiskus atas kematian dari perspektif penderitaan Ayub menjadi 
relevan. Dalam situasi penderitaan dan kondisi hampir mati, ada satu kepastian yang 
dipegang Ayub: “Aku tahu, Penebusku hidup, dan akhirnya ia akan bangkit di atas 
debu” (Ayub 19:25). Dalam iman yang berkobar, Ayub yakin bahwa ia akan 
menyaksikan Tuhan datang menolongnya (Ayub 19:27). Kepastian yang dipegang 
Ayub juga menjadi harapan orang Kristen dalam menghadapi kematiannya. Harapan 
demikian tidak dimiliki manusia oleh usahanya sendiri, tetapi dianugerahkan oleh 
Tuhan. Tujuan pengharapan ialah “pergi kepada Yesus” sebab “Semua yang diberikan 
Bapa kepadaku akan datang kepada-Ku” (Yoh 6:37) (Biro Karya Kepausan Nasional, 
03/11/2020). 

Jaminan akan adanya tempat di rumah Bapa bagi orang yang percaya 
disampaikan Yesus sendiri kepada para murid-Nya (Yoh 14:1-3). Iasendiri yang akan 
datang membawa para murid ke sana. Namun, demi keselamatannya sendiri pun, 
Tuhan tidak membiarkan manusia berjalan tanpa arah. Yesus sendiri adalah “jalan dan 
kebenaran dan hidup” yang mengantar manusia kepada Bapa (Yoh 14:6). Yesus adalah 
pegangan manusia untuk dapat selamat setelah melewati gerbang maut. Iman akan 
Dia sebagai “kebangkitan dan hidup (Yoh 11:25)” mampu membebaskan orang dari 
kuasa maut. Tanda dari iman yang menyelamatkan ini tampak dalam peristiwa 
pembangkitan Lazarus (Flanagan, 2002:184). 

BEBERAPA POIN PERBANDINGAN 

Meski menurut Lӧwith (via Vycinas, 1961: 2) secara samar-samar filsafat 
Heidegger bisa terkesan religius, Heidegger membatasi diri pada fenomena yang 
tampak di dunia. Sudah ada protes dari kaum beragama karena Heidegger sama sekali 
tidak menyinggung karya Allah dalam hidup manusia. Namun, seperti diungkapkan 
Chandra (2020: 30), protes seperti ini merupakan pemaksaan suatu prasangka teologi 
ke paradigma filsafat yang berbeda  dan dengan demikian adalah sebuah tindakan 
yang keliru. Dalam bagian ini, penulis tidak berupaya memaksakan paradigma filsafat 



Adelbertus Pontius Dhae 

197 | L e d a l o g o s  

Heidegger ke teologi Kristiani atau pun sebaliknya memaksa paradigma teologi 
Kristiani ke filsafat Heidegger.   

Titik Tolak Ajaran 

Heidegger membahas kematian dalam suatu proyek besar pencarian makna Ada. 
Titik tolaknya adalah analisis ontologis atas Dasein yang dipandangnya sebagai jalan 
menuju Ada. Ditemukannya bahwa horizon untuk memahami Ada ialah waktu 
sehingga untuk memahami arti Ada bagi Dasein, ia mengeksplorasi waktu Dasein, 
temporalitas. Dalam upaya menemukan karakter temporalitas inilah Heidegger 
menjadikan fenomena kematian sebagai pijakan. Sementara itu, ajaran Gereja Katolik 
akan kematian bersumber dari Kitab Suci, Tradisi, dan Magisterium yang 
menunjukkan bahwa peristiwa kematian manusiawi juga merupakan momen penting 
dari sejarah keselamatan. Dengan iman akan Allah sebagai Asal dan Tujuan segala 
sesuatu, Gereja meyakini bahwa kematian tidak membinasakan manusia secara total. 
Kematian merupakan suatu tahap yang harus dilewati manusia dalam proses menuju 
Allah. Lebih dari itu, berkat kematian manusiawi Kristus sebagai penebusan dosa 
manusia, kematian memiliki arti positif dalam pandangan Katolik. 

Analisis Berdasarkan Fenomenologi Kematian 

Sara Heinämaa mengemukakan beberapa arti fenomenologi kematian 
berdasarkan telaah atas beberapa pandangan fenomenologis, yakni sebagai titik 
akhir, peristiwa, gangguan /halangan, dan ancaman. Kematian bisa dipandang sebagai 
titik akhir atau batas dari pengalaman, tanda berhentinya eksistensi manusia. 
Kematian bisa juga dipandang sebagai peristiwa, baik peristiwa alamiah berupa 
terhentinya proses hidup fisis-biologis maupun peristiwa personal sebagai akhir dari 
pemaknaan individu yang khas dan asli atas dunia. Dapat terjadi, kematian tampil 
sebagai gangguan atau halangan yang menyela dan menghentikan penyelesaian 
aktivitas atau proyek manusia. Terakhir, kematian dapat tampil sebagai ancaman, 
tidak dikehendaki tetapi bisa terjadi kapan saja (Heinämaa 2015: 100-111). 

Keempat perspektif fenomenologis di atas dilampaui oleh pemikiran Heidegger 
dan karena itu belum mampu menyentuh esensi filsafat kematian Heidegger. Meski 
demikian, beberapa elemen pemikirannya mendapat tempat dalam konsep kematian 
Heideggerian. Gagasan kematian sebagai titik akhir tampaknya tidak cocok untuk 
Heidegger karena ia tidak berbicara tentang kematian sebagai suatu akhir eksistensi 
(Being-at-an-end), melainkan sebagai gerak eksistensial manusia yang selalu menuju 
akhir (Being-towards-the-end). Kalau Ada-menuju-mati bisa dipandang sebagai 
peristiwa, maka ia bukanlah peristiwa selingan di antara banyak peristiwa, melainkan 
peristiwa yang merentang sejauh manusia ada dalam dunia. Heidegger juga 
memandang kematian sebagai kemungkinan akhir yang menandai kepenuhan 
manusia sebagai suatu adaan yang terbuka pada berbagai kemungkinan. Sebagai 
peristiwa aktual, kematian menyudahi aspek “kebeluman” dalam diri manusia. Akan 
tetapi, Heidegger menyadari bahwa kepenuhan seperti itu sebetulnya tidak dapat 
dialami manusia sebab ketika hal itu terjadi, manusia tidak ada lagi – atau dalam 
bahasa Heidegger, Dasein kehilangan ke-disana-annya (Heidegger, 1962: 281). Oleh 
karena itu, manusia sejauh ada tidak dapat mengalami kematian sebagai peristiwa 
pemenuhan kemungkinan dirinya. Namun, kematian sebagai kehilangan ke-disana-an 



Ledalogos: Jurnal Filsafat Vol. 1, No. 2, November 2025 

198 | L e d a l o g o s   

dapat disandingkan dengan gagasan kematian sebagai peristiwa personal, yakni akhir 
dari pemaknaan individu yang khas dan asli tentang dunia. 

Sementara itu, gagasan kematian sebagai gangguan atas proyek atau aktivitas 
manusiawi dan sebagai ancaman, bila ditempatkan dalam filsafat kematian Heidegger, 
hanya cocok untuk cara mengada yang inotentik di hadapan kematian, yakni bila 
manusia takut mati, berusaha melarikan diri ke dalam kesibukan-kesibukan yang 
dangkal, atau bersikap pasif dalam memaknai hidup di hadapan kematian. 

Dari perspektif ajaran iman Katolik, keempat gagasan fenomenologis tentang 
kematian di atas lebih mudah diterima sejauh konsep kematian Katolik dipandang 
dari segi fenomenologi semata. Di satu sisi, Gereja berbicara tentang kematian sebagai 
titik akhir peziarahan manusia di bumi. Dalam arti demikian, kematian juga 
merupakan tanda berakhirnya masa kerja rahmat dan belas kasih Allah yang berperan 
sebagai penunjang hidup manusia. Di sisi lain, sambil mengimani kematian sebagai 
konsekuensi dosa, Gereja juga mengakui aspek alamiah dalam peristiwa kematian. 
Meski demikian, Gereja berpandangan bahwa kematian sebetulnya tidak dikehendaki 
Allah atau dapat dihindari dari sejarah manusia seandainya manusia tidak berdosa. 

Gambaran kematian sebagai gangguan dan ancaman samar-samar bisa 
didapatkan sebagai kesan awal dari kotbah Yesus tentang akhir zaman. Anak Manusia 
akan datang pada saat yang tidak diduga-duga. Pada waktu itu, pekerjaan di ladang 
dan pekerjaan rumah tangga akan diganggu. Tuhan akan datang seperti air bah pada 
zaman Nuh, seperti pencuri di tengah malam, atau tuan rumah yang kembali ke rumah 
tanpa memberitahu lebih dahulu kepada hamba-hambanya. Karena itu, Yesus 
menasihati para murid untuk “berjaga-jaga”. (Mat 24:37-50) Namun, maksud Yesus 
tentu bukanlah untuk menakut-nakuti, melainkan mendorong para murid agar selalu 
berwaspada. 

Kekurangan nyata perspektif fenomenologis atas kematian Kristiani ialah tidak 
mampu masuk ke dalam iman Kristen akan kebangkitan dan kehidupan kekal. 
Keduanya merupakan tanda persatuan manusia dengan Allah Penciptanya yang 
memberi arti positif terhadap kematian Kristen. Oleh karena itu, gambaran kematian 
secara fenomenologis tidak mampu merepresentasi iman Gereja secara utuh. 

Medan Hidup sebagai Persiapan dan Antisipasi 

Baik filsafat Heidegger maupun ajaran Kristiani tampak memandang hidup 
sebagai medan persiapan dan antisipasi atas kematian maupun realitas di 
belakangnya. Artinya peristiwa kematian bisa dimaknai dalam kehidupan. Heidegger 
menggambarkan kematian sebagai bagian bermakna dari kehidupan. Kematian 
membuat eksistensi manusia unik dan bermakna (Utsu, 2024). Menurut Heidegger, 
manusia mewujudkan dirinya sebagai Ada-menuju-mati yang otentik bila ia 
mengantisipasi kematiannya dengan menerima dan memahami kematian sebagai 
kemungkinan ultimnya dan dengan itu secara aktif terdorong untuk memilih 
kemungkinan-kemungkinan diri terdalam. Dengan kata lain, kesadaran akan 
kematian dan cara adanya yang khas di hadapan kematian manusia mendorong 
manusia agar tidak dikendalikan oleh Das Man, yakni sebuah cara hidup inotentik 
yang dibangun atas desakan kolektif anonim. 



Adelbertus Pontius Dhae 

199 | L e d a l o g o s  

Sementara itu, ajaran Kristiani memandang medan hidup sebagai persiapan bagi 
kehidupan setelah kematian. Artinya, yang dibuat manusia selama hidupnya 
menentukan nasibnya di akhirat. Akan tetapi, berbeda dengan konsep Heideggerian, 
perjuangan manusia di dunia bukanlah hasil usahanya sendiri. Manusia dibantu oleh 
rahmat dan belas kasih Allah. Panggilan kristiani juga bukan pertama-tama tentang 
menjadi diri sendiri dengan memilih kemungkinan-kemungkinan individual, 
melainkan tentang menjadi sempurna seperti Bapa di surga (Mat 5:48). Untuk itu, 
teladan orang Kristen ialah Yesus sendiri. 

Kepenuhan yang Meniadakan dan Kepenuhan yang Menyelamatkan 

Menurut Heidegger, manusia merupakan makhluk yang belum selesai. Ia setiap 
saat merupakan “kemungkinan-untuk-Ada”. Kepenuhan atau penyelesaiannya terjadi 
pada saat kematian. Namun, ketika kematian terjadi secara aktual, manusia tidak ada 
lagi. Mati berarti kehilangan ke-disana-an sebagai modus penyingkapan Ada. Manusia 
sesungguhnya tidak pernah mengalami kepenuhannya. Dalam perspektif iman 
Kristen, kematian belum menjadi kepenuhan manusia. Hanya dalam kesatuan dengan 
Allah di surga sesudah kematiannya, manusia mengalami kepenuhan sejati. 
Kepenuhan seperti itu sungguh bisa dialami semua orang sebab keselamatan bersifat 
universal. 

Menjadi Manusia Bebas di Hadapan Kematian 

Heidegger berbicara tentang kebebasan di hadapan kematian, artinya kebebasan 
yang diperoleh seseorang setelah menerima, mengakui, dan mengantisipasi 
kematiannya. Dalam hal ini, manusia tidak diperbudak oleh rasa takut dan tidak 
berdaya akan kematian. Apakah orang Kristen bisa bebas sedemikian? Ratzinger, 
Rahner, dan Paus Fransiskus mendorong pandangan yang lebih positif atas kematian 
supaya orang Kristen tidak menghindar dari atau takut padanya. Namun, orang 
Kristen tidak mencari kebebasan dari halangan-halangan lahiriah demi mengejar 
tujuan-tujuan pribadinya sendiri. Paulus mengatakan bahwa kebebasan dari 
perbudakan dosa yang diperoleh manusia melalui kematian dan kebangkitan Kristus 
hanya dapat membawa pengudusan dan hidup kekal bila manusia mengabdikan diri 
sebagai hamba Allah (Rm 6:12-23). Artinya, selama hidup, manusia secara bebas 
membaktikan diri dalam usaha untuk mendengar dan melaksanakan Sabda Allah, 
berakar dalam nilai-nilai Injili, dan berjuang dalam kekudusan. Itulah kebebasan sejati 
orang Kristen, yang secara negatif berarti bebas dari perhambaan dosa. Kebebasan 
demikian mengantar manusia pada hidup kekal. 

PENUTUP 

Konsep kematian dalam filsafat Heidegger dan ajaran Gereja Katolik dalam 
bidangnya masing-masing mengemuka sebagai pandangan yang kaya dan mendalam. 
Usaha membandingkan gagasan kematian dari kedua perspektif berbeda ini tidak 
bermaksud untuk menilai yang satu dari paradigma yang lain, tetapi melihat sejauh 
mana keduanya, dalam bidangnya masing-masing, memiliki persamaan dan 
perbedaan. Dalam kerangka kerja tersebut, penulis menemukan lima poin 
pertimbangan yang menunjukkan persamaan dan perbedaan kedua perspektif ini. 



Ledalogos: Jurnal Filsafat Vol. 1, No. 2, November 2025 

200 | L e d a l o g o s   

Pertama, titik tolak ajaran. Heidegger berbicara tentang kematian dalam proyek 
besar pencarian makna Ada. Proyek tersebut bermula dari analisis eksistensial atas 
Dasein yang membawanya pada elaborasi fenomena kematian. Sementara itu, ajaran 
Gereja Katolik tentang kematian berpangkal dari Kitab Suci, Tradisi, dan Magisterium. 
Kematian dipandang penting karena menunjukkan keterarahan manusia kepada Allah 
serta berkaitan dengan makna penebusan oleh Kristus. 

Kedua, perspektif fenomenologi menunjukkan bahwa ada perbedaan mendasar 
antara kedua perspektif ini bila dianalisis berdasarkan empat arti fenomenologis 
kematian yang dikemukakan Heinämaa, yaitu kematian sebagai titik akhir, peristiwa, 
gangguan/halangan, dan ancaman. Ketiga, baik Heidegger maupun Gereja Katolik 
memandang kehidupan sebagai medan persiapan dan antisipasi kematian. Heidegger 
berbicara tentang antisipasi sebagai cara ada otentik manusia sebagai Ada-menuju-
mati. Gereja menekankan persiapan yang harus dilakukan orang selama hidupnya 
agar dengan bantuan Allah, dapat menyiapkan bekalnya ke surga. Keempat, Heidegger 
tampak ambigu dalam konsepsinya akan kematian sebagai kepenuhan manusia sebab 
kepenuhan tersebut sekaligus meniadakannya. Sementara itu, Gereja Katolik tidak 
melihat kematian sebagai tujuan akhir manusia. Yang merupakan kepenuhan manusia 
ialah persatuan dengan Allah sesudah kematian. Kelima, baik Heidegger maupun 
Gereja Katolik mendorong sikap bebas menyongsong kematian meskipun muatan 
motivasinya tidak sepenuhnya sama. Akan tetapi, Gereja Katolik tetap memaknai 
kebebasan dalam konteks panggilan menjadi hamba Allah.  

Berdasarkan perbandingan yang telah dilakukan, penelitian ini berkontribusi 
bagi dialog antara filsafat dan teologi dalam memahami realitas kematian. Dengan 
pendekatan eksistensialnya, Heidegger menegaskan pentingnya kematian sebagai 
horizon bagi otentisitas. Sementara itu, Gereja Katolik menawarkan pengharapan 
akan kehidupan kekal yang melampaui keterbatasan manusiawi. Elaborasi 
komparatif yang telah dilakukan menunjukkan bahwa filsafat dan agama dapat saling  
melengkapi, membuka ruang dialog kritis, dan menumbuhkan perspektif yang lebih 
kaya bukan hanya bagi diskursus akademis, melainkan pengalaman eksistensial  
manusia menghadapi realitas kematian.  

DAFTAR PUSTAKA 

Bertens, K. (2024). Sejarah Filsafat Kontemporer Jerman dan Inggris. Jilid I. Jakarta: PT 
Gramedia Pustaka Utama. 

Biro Nasional Karya Kepausan Indonesia. (2020, November 3). Homili Paus 
Fransiskus pada Misa Kudus Peringatan Arwah Semua Orang Beriman. 
https://karyakepausanindonesia.org/2020/11/03/homili-paus-fransiskus -
pada-misa-kudus-peringatan-arwah-semua-orang-beriman, accessed on 23 
November 2024. 

Chandra, Herwindo. (2020). Makna Hidup menurut Filsafat Martin Heidegger dalam 
Terang Karl Rahner. Jurnal Filsafat dan Teologi Katolik, 4(2), pp. 29-39. 

Ellis, Basia D. dan Henderikus J. Stam. (2015). Heidegger, Temporality, and Dialogical 
Self Theory. In L. M. Simão, D. S. Guimarães, dan J. Valsiner (Eds.), Temporality: 



Adelbertus Pontius Dhae 

201 | L e d a l o g o s  

Culture in the Flow of Human Experience (pp. 259-282). Charlotte, NC: 
Information Age Publishers. 

Flanagan, Neal M. (2002). Yohanes. In Dianne Bergant dan Robert J. Karris (Eds.), 
Tafsir Alkitab Perjanjian Baru (Translated by A. S. Hadiwiyata) (pp. 162-204). 
Yogyakarta: Kanisius. 

Hardiman, F. Budi. (2003). Heidegger dan Mistik Keseharian.Jakarta: Kepustakaan 
Populer Gramedia. 

Harrington, Daniel J. (2002). Matius. In Dianne Bergant dan Robert J. Karris (Eds.), 
Tafsir AlkitabPerjanjian Baru (Translated by A. S. Hadiwiyata) (pp. 31-77). 
Yogyakarta: Kanisius. 

Heidegger, Martin. (1962). Being and Time. (Translated by John Macquarrie and 
Edward Robinson). Oxford: Basil Blackwell Ltd. 

Heinämaa, Sara. (2015). The Many Senses of Death : Phenomenological Insights into 
Human Mortality. Studies across Disciplines in the Humanities and Social 
Sciences 19. Helsinki: Helsinki Collegium for Advanced Studies, 100–117. 
Retrieved from 
https://helda.helsinki.fi/server/api/core/bitstreams/37e9ad11-aa2b-4ac8-
a58f-6813c7fa44ef/content 

Huijbers, Theo. (1986). Manusia Merenungkan Dirinya. Yogyakarta: Penerbit Kanisius. 

Hungerford, Dustin (2023, Oktober 10).The Theology of Death in Rahner and 
Ratzinger. Church Life Journal. Retrieved from 
https://churchlifejournal.nd.edu/article/death-with-rahner -and-ratzinger-
2/  

Iman Katolik.  Katekismus Gereja Katolik.  Refrieved from 
https://www.imankatolik.or. id/katekismus.php   

Katolikku.com. (2022, November 9). Ajaran Paus Fransiskus tentang Kematian yang 
Baik. Retrieved from https://www.katolikku.com/video/detail/8677/ajaran-
paus-fransis kus -tentang-kematian-yang-baik. 

Kirchberger, Georg. (2007). Allah Menggugat-Sebuah Dogmatik Kristiani. Maumere: 
Penerbit Ledalero. 

Mirifica News. (2016, November 23). Paus: Apa yang Anda Katakan kepada Tuhan Saat 
Kematian? Retrieved from https://www.mirifica.net/paus-apa-yang-anda-
katakan-kepada-tuhan-saat-kematian  

Pardede, Reslian. (2007). Dasein: Upaya Mengatasi Subjektivisme—Manusia dalam 
Pemikiran Heidegger Akhir. Limen: Jurnal Agama dan Kebudayaan, 4(1), pp. 3-
15. 

Penakatolik.com. (2019, November 29). Homili Paus: ‘Pandanglah saat kematian 
dengan pengharapan dan kepercayaan kepada Tuhan. https://pena 
katolik.com/2019/11/29/homili-paus-pandanglah-saat-kematian-dengan-
pengharapan-dan-kepercayaan-kepada-tuhan/, accessed on 5 September 
2025. 

https://helda.helsinki.fi/server/api/core/bitstreams/37e9ad11-aa2b-4ac8-a58f-6813c7fa44ef/content
https://helda.helsinki.fi/server/api/core/bitstreams/37e9ad11-aa2b-4ac8-a58f-6813c7fa44ef/content
https://churchlifejournal.nd.edu/article/death-with-rahner%20-and-ratzinger-2/
https://churchlifejournal.nd.edu/article/death-with-rahner%20-and-ratzinger-2/
https://www.imankatolik.or.id/
https://www.mirifica.net/paus-apa-yang-anda-katakan-kepada-tuhan-saat-kematian
https://www.mirifica.net/paus-apa-yang-anda-katakan-kepada-tuhan-saat-kematian


Ledalogos: Jurnal Filsafat Vol. 1, No. 2, November 2025 

202 | L e d a l o g o s   

Pradipta, Nemesius. (2019). Belas Kasih Allah dalam Kematian Kristiani menurut Karl 
Rahner. Jurnal Teologi, 8(1), pp. 47-64. 

Pranadi, Yosep. (2018). Kematian dan Kehidupan Abadi. Melintas  34(3), pp. 248-271. 

Tjahyadi, Sindung. (2018). Manusia dan Historisitasnya Menurut Martin Heidegger. 
Jurnal Filsafat, 18(1), pp. 47-58. 

Utsu, Pauleson A. (2024). “The Heideggerian Philosophy of Death: A Critical 
Appraisal.” Manuscript. Retrieved from 
https://philarchive.org/rec/UTSTHP., accessed on 22 Agustus 2025.  

Vycinas, Vincent. (1961). Earth and Gods. Netherlands: Martinus Nijhoff dan The 
Hague. 

Wheeler, Michael. (2020). Martin Heidegger. In Edward N. Zalta (Ed.). The Stanford 
Encyclopedia of Philosophy. Retrieved from 
https://plato.stanford.edu/archives/fall2020 /entries/heidegger/  

Wijaya, Benedictus Raditya. (2020). Memaknai Peristiwa Kematian dalam Terang 
Estetika Teologis Kristiani. Melintas, 36(3), pp. 379-388. 

 

 

https://plato.stanford.edu/archives/fall2020%20/entries/heidegger/

