INSTITUT FILSAFAT DAN TEKNOLOGI KREATIF LEDALERO
7 PROGRAM STUDI ILMU FILSAFAT
% JURNAL FILSAFAT LEDALOGOS

https:/ /journal.iftkledalero.ac.id/index.php/JLOG

INSTITUT FILSAFAT
DAN TEKNOLOGI KREATIF
LEDALERQ

Kematian Menurut Martin Heidegger dan Gereja
Katolik: Sebuah Perbandingan

Adelbertus Pontius Dhae
Institut Filsafat dan Teknologi Kreatif Ledalero, Maumere, Indonesia

(adelbertusp.dhae321@gmail.com)

ARTICLE INFO ABSTRAK
Article history: Tujuan p_enelitian ipi adalah menggambarkan konsep kematian
Received: 7 October 2025 dalam filsafat Heidegger dan ajaran Gereja Katolik serta
Revised: 13 October 2025 mengeksplorasi kesamaan dan perbedaan keduanya.
Accepted: 25 November 2025 i . i . A
Available online: 29 November 2025 Berdasarkan hasil penelitian, ditemukan lima poin
pertimbangan yang menunjukkan kesamaan dan perbedaan
Kata Kunci: kedua perspektif ini. Pertama, titik tolak ajaran. Heidegger

kematian; Heidegger; Gereja Katolik; Ada;

kehidupan berbicara tentang kematian dalam proyek besar pencarian

makna Ada. Gereja Katolik berbicara tentang kematian dalam
g:;’t‘zorg; tegger, the Catholic Church; konteks. Keterarahan mapusia kepa.da Allah serta .penebu.san
being; life oleh Kristus. Kedua, dari perspektif fenomenologi kematian,

ada kesamaan dan perbedaan mendasar dalam kedua konsep
ini. Ketiga, baik Heidegger maupun Gereja Katolik memandang kehidupan sebagai medan
persiapan dan antisipasi kematian. Namun, Gereja Katolik tidak melihat perjuangan manusia di
dunia sebagai usahanya sendiri. Keempat, Heidegger tampak ambigu dalam paham akan kematian
sebagai kepenuhan manusia sedangkan Gereja Katolik melihat persatuan dengan Allah sesudah
kematian sebagai kepenuhan manusia. Kelima, meskipun sama-sama menekankan sikap bebas
menyongsong kematian, Gereja Katolik tetap memaknai kebebasan dalam konteks panggilan
menjadi hamba Allah

ABSTRACT

The purpose of this research is to describe the concept of death in Heidegger's philosophy and the
teachings of the Catholic Church and explore the similarities and differences between the two. Based
on the results of the research, there are five points of consideration that show the similarities and
differences between these two perspectives. First, the point of departure of the teachings. Heidegger
talks about death in the grand project of searching for the meaning of Being, whereas the Catholic
Church speaks of death in the context of human direction to God as well as redemption by Christ.
Second, from the perspective of the phenomenology of death, there are fundamental similarities and
differences in these two concepts. Third, both Heidegger and the Catholic Church view life as a field
of preparation and anticipation of death. However, the Catholic Church does not see humans’
struggle in the world as their own endeavor. Fourth, Heidegger seems ambiguous in his
understanding of death as the fullness of man while the Catholic Church sees union with God after
death as the fullness of man. Fifth, while both emphasize a free attitude towards death, the Catholic
Church still interprets freedom in the context of the call to be a servant of God.

188|Ledalogos


https://journal.iftkledalero.ac.id/index.php/JLOG

Adelbertus Pontius Dhae

PENDAHULUAN

Kematian merupakan peristiwa universal yang berlaku untuk semua manusia.
Meski ada upaya manusia untuk menjaga hidupnya, kematian tetap tidak terelakkan.
Di hadapan kenyataan demikian, sejarah menunjukkan bahwa pilihan akhir manusia
adalah dengan bersandar pada cara ia memahami dan menghayati kematian
(Pradipta, 2019: 47). Sekurang-kurangnya, pemahaman dan penghayatan membantu
manusia menghadapi kematian yang umumnya tampil sebagai peristiwa ambang
batas yang membawa krisis. Krisis bisa terjadi karena faktor eksternal, yakni
kehilangan sosok atau figur tertentu yang sebelumnya ada dan kini tiada (Wijaya,
2020: 383) atau juga faktor internal karena tumbuhnya kesadaran seseorang akan
keterbatasan dan kerapuhannya.

Realitas kematian menghadapkan manusia pada ketidakmampuannya
mempertahankan hidup sendiri. Namun, dalam perspektif Gadamer, justru inilah
pengalaman sejati, yakni ketika manusia sadar akan keterbatasannya. Ia tidak
berkuasa atas waktu dan masa depan. [a hanya bisa memprediksi, tetapi prediksinya
terbatas. Ia bisa berencana, tetapi rencananya berada dalam ruang ketidakpastian
(Pradipta, 2029: 53-54).

Pada umumnya, manusia tidak suka berbicara tentang kematian, lebih-lebih
kematiannya sendiri. Pembicaraan tentang kematian dapat menimbulkan perasaan
suram, getir, gelisah, takut, dan fana sehingga dihindari. Akan tetapi, fenomena ini
terutama timbul dari kesadaran bahwa kematian itu berada di luar kontrol
manusiawi, tidak dapat diprediksi, dan berkaitan dengan suatu momen di masa depan
yang tidak tentu serta realitas yang tidak diketahui. Oleh karena itu, manusia
berpaling kepada hal yang dapat dikendalikannya di sini dan kini. Disadari atau tidak,
semboyan “Carpe diem!” (Rebutlah hari ini!) menjadi motivasi umum hidup manusia
sehari-hari.

Meskipun topik kematian sering dihindari, kenyataan kematian bersifat niscaya
untuk tiap manusia. Setiap orang pasti akan mati. Dalam pengalaman-pengalaman
tertentu, kesadaran ini menyentakkan manusia dari kesibukan dan aktivitasnya. Oleh
karena itu, sebagai makhluk pencari makna yang terus mempertanyakan horizon diri
dan kehidupannya (Huijbers, 1986: 11-12), manusia dapat mendefinisikan
kehidupannya di hadapan kematian. Hal ini menunjukkan bahwa secara positif
maupun negatif, pandangan akan kematian mempengaruhi penghayatan hidup
manusia baik secara pribadi maupun kolektif.

Filsafat dan teologi sebagai ilmu yang selalu mencari makna juga menggumuli
pengalaman-pengalaman manusiawi seperti kematian. Kajian filosofis dan teologis
dapat membantu manusia memahami dan memaknai hidupnya di hadapan realitas
kematian secara lebih bijaksana, otentik, dan mendalam. Dalam artikel ini, penulis
secara khusus mengangkat pandangan Martin Heidegger dan ajaran Gereja Katolik
tentang kematian.

Pertanyaan pokok yang menggerakkan penelitian ini adalah: “Apa kesamaan dan
perbedaan pandangan Martin Heidegger dan Gereja Katolik tentang kematian?”
Dengan itu, kajian ini berbentuk studi komparasi dan menggunakan pendekatan
kualitatif. Semua data diperoleh melalui studi pustaka. Sumber data yang digunakan
penulis berupa buku-buku, artikel-artikel jurnal, Kitab Suci, dan dokumen-dokumen

189|Ledalogos



Ledalogos: Jurnal Filsafat Vol. 1, No. 2, November 2025

Gereja. Selanjutnya, data diolah melalui analisis perbandingan. Pembahasan temuan
disajikan berturut-turut secara deskriptif, komparatif, dan eksploratif. Mula-mula
penulis memberi gambaran singkat tentang pandangan Heidegger dan ajaran Gereja
Katolik tentang kematian. Selanjutnya, penulis membandingkan kesamaan dan
perbedaan kedua konsep ini dengan menyoroti beberapa poin pertimbangan.

Sejauh penelusuran penulis, belum ada kajian yang membandingkan konsep
kematian Heidegger dan Gereja Katolik. Namun, secara terpisah kedua topik ini sudah
dikaji secara ilmiah, meskipun dalam jumlah terbatas. Hanya ada satu kajian yang
cukup berkaitan dengan topik penulis dalam makalah ini, yakni oleh Herwindo
Chandra dengan judul “Makna Hidup menurut Filsafat Martin Heidegger dalam
Terang Karl Rahner”. Dalam tulisannya, Chandra berargumentasi bahwa makna hidup
dalam filsafat Heidegger bersifat terbatas. Alasannya, status kematian bersifat
ambigu, yakni kepenuhan ada sekaligus kehilangan ada dari Dasein. Chandra lebih
jauh mengklaim bahwa karena keterbatasan itu, Heidegger tidak bisa menjawab
makna hidup manusia di hadapan kematian. Kemudian, Chandra menunjukkan bahwa
kegagalan Heidegger ini dilampaui oleh Rahner yang mengembangkan filsafat
Heidegger dalam teologinya. Rahner menunjukkan bahwa manusia memiliki
keterarahan kepada Allah (potentia obentialis). Karena itu, kepenuhan hidup manusia
hanya dapat dicapai dalam Allah. Sesungguhnya hidup orang Katolik bermakna bila ia
menerima diri sebagai makhluk yang berdimensi adikodrati selama hidupnya dan
menjadi sempurna dalam Kristus sesudah kematian (2020: 37-38).

Penelitian ini berbeda dengan kajian Chandra karena berfokus pada
perbandingan antara konsep kematian Heidegger dengan pandangan Gereja Katolik
akan kematian. Adapun penelitian ini terbatas pada komparasi konseptual tanpa
penelusuran historis atas kemungkinan jejak silang pengaruh atas keduanya. Untuk
itu, penulis terlebih dahulu mengelaborasi kedua perspektif ini secara terpisah. Mula-
mula ditampilkan konsep kematian menurut filsafat Heidegger. Selanjutnya, penulis
mengelaborasi pandangan Gereja Katolik mengenai kematian. Di bagian selanjutnya,
penulis mengeksplorasi kesamaan dan perbedaan pandangan akan kematian dari dua
perspektif ini dalam lima poin perbandingan.

KEMATIAN MENURUT FILSAFAT HEIDEGGER

Martin Heidegger (1889-1976) merupakan salah satu filsuf kenamaan abad ke-
20 yang terkenal karena proyek besar pencarian filosofis akan makna Ada. Heidegger
membedakan Ada (Sein) dan adaan (Seindes) secara ketat. Hal ini disebut perbedaan
ontologis. Secara sederhana, adaan merujuk pada hal-hal atau entitas-entitas
sedangkan Ada dapat dimengerti sebagai dasar adaan-adaan tersebut. Namun, Ada
bukanlah adaan (Bertens, 2014: 218-209). Dengan proyeknya itu, Heidegger sungguh-
sungguh terbenam ke dalam fenomena-fenomena banal harian, menguraikannya
secara mendetail, dan membahasakannya kembali secara kreatif untuk
menyingkapkan secara radikal unsur-unsur eksistensial manusia dan kehidupannya.
Hal-hal inilah yang membuatnya lebih sering dikenal sebagai filsuf dengan gagasan
yang esoteris, abstrak, dan rumit.

Gagasan Heidegger terkait kematian tidak dapat dilepaskan dari paradigma
pencarian akan makna Ada. Pencarian ini mesti bertolak dari manusia, sebab dari

190|Ledalogos



Adelbertus Pontius Dhae

semua hal yang ada, hanya manusia yang dapat mempersoalkan dan mempertanyakan
keberadaannya, berjarak dan bergumul dengan adanya (Tjahyadi, 2018: 51). Term
Heidegger untuk menyebut manusia ialah Dasein. Secara etimologis, Dasein berarti
“ada-di-sana” (Pardede, 2007: 9). Yang dimaksudkan Heidegger dengan Dasein ialah
manusia dalam struktur primer eksistensialnya, sebagai yang selalu ada dalam dunia
dan konteks tertentu dengan seluruh kompleksitas makna dan artinya sendiri.
Berdasarkan analisis atas Dasein, Heidegger menemukan bahwa makna Ada bagi
Dasein berhubungan erat dengan waktu. Waktu merupakan “horizon bagi semua
pengertian akan Ada dan bagi setiap cara memahaminya” (Heidegger, 1962: 39).

Dalam analisisnya, Heidegger menemukan Sorge sebagai struktur dasar
keberadaan (Sorge) Dasein di tengah dunia. Sorge ialah Ada dari Dasein yang artinya:
di-depan-dirinya-sudah-Ada-dalam-(dunia) sebagai Ada-bersama (dengan adaan-
adaan lain yang dijumpai dalam dunia (Heidegger, 1962:237). Dengan Sorge,
Heidegger pun menunjukkan bahwa Dasein tidak hanya ada-dalam-waktu, tetapi
“mewaktu” (Hardiman 2003: 111-112). Dasein ialah kemungkinan, gerak, dan
menjadi, yang tak terbayangkan tanpa kemewaktuan (temporalitas). Temporalitas
berarti fenomena terpadu (satu-kesatuan) dari masa depan yang menghadirkan masa
kini dalam proses menjadi masa lalu (Heidegger, 1962: 326). Dengan temporalitas,
Heidegger memaksudkan waktu khusus Dasein yang mampu menunjukkan karakter
manusia yang “mewaktu” dan tidak hanya ada-dalam-waktu. Mengingat Heidegger
memahami makna sebagai ruang atau kerangka pengertian/komprehensibilitas
(Heidegger, 1962: 324), maka ia memaklumkan temporalitas sebagai makna Ada
Dasein. Dalam elaborasi temporalitas inilah Heidegger membahas fenomena
kematian.

Dalam perspektif Heideggerian, manusia—tetap dalam pengertian Dasein--
sepanjang hidupnya merupakan kemungkinan-untuk-Ada (Heidegger, 1962: 276).
Secara sederhana, itu berarti manusia setiap saat berhadapan dengan kemungkinan-
kemungkinan perwujudan diri melalui pikiran, perkataan, dan perbuatannya.
Kemungkinan-kemungkinan itu mengarah pada suatu kemungkinan akhir yang
sekaligus menandakan kepenuhannya. Menurut Heidegger (1962: 294), kemungkinan
puncak itu ialah kematian. Kemungkinan tertinggi ini bersifat paling privat sebab
setiap orang selalu mati sendiri-sendiri. Karakter lain kematian ialah non-relasional
dan tak dapat dilampaui. Pengalaman kematian tidak dapat diakses oleh orang lain.
Kematian itu pun tidak dapat dilampaui atau dihindari.

Namun, Heidegger sadar akan realitas kematian yang melenyapkan. Kematian
digambarkannya sebagai “kemungkinan dari ketidakmungkinan mutlak Dasein”
(Heidegger, 1962: 294). Kemungkinan terakhir dan tertinggi manusia adalah menjadi
tiada. Heidegger sadar akan paradoks ini dan dengan jujur mengatakan bahwa
sepanjang hidupnya, manusia sesungguhnya tidak mengalami kepenuhan itu. “Selama
Dasein ada sebagai suatu entitas, ia tidak pernah mencapai ‘kepenuhan’-nya”
(Heidegger, 1962: 280).

Heidegger sesungguhnya tidak terutama berbicara tentang kematian sebagai
suatu titik akhir di masa depan yang dituju manusia. Kalau kematian dipandang
sebagai akhir, maka alih-alih menjadi suatu titik henti, akhir kematian merupakan
gerak manusia sepanjang hidup: suatu Ada-menuju-akhir (Heidegger, 1962: 289).
Jadi, proses hidup manusia merupakan proses kematian. Kematian sebagai gerak

191|Ledalogos



Ledalogos: Jurnal Filsafat Vol. 1, No. 2, November 2025

hidup ini dilukiskan Ellis dan Stam sebagai “sesuatu yang datang tanpa pernah
menjadi objektif, sebab kejadian aktualnya [kematian] menuntut akhir total dari
eksistensi” (Ellis & Stam, 2016: 265). Namun, setiap saat siapa saja bisa mati. Bahkan,
bayi yang baru dilahirkan sudah cukup tua untuk mati (Heidegger, 1962: 289). Cara
ada yang demikian menunjukkan keter-lemparan Dasein (Heidegger, 1962: 295),
yaitu penemuan diri dalam situasi terberi eksistensial yang harus diterima manusia.

Heidegger juga mendaratkan analisis filosofisnya tentang kematian pada
fenomena dasariah manusia. Menurutnya, dalam banalitas harian, manusia
mewujudkan cara adanya yang unik ini secara inotentik. Sebagai Das Man atau Dasein
yang tenggelam dalam desakan kolektif dan anonimitas massa, manusia lebih sering
memandang kematian terlepas dari aspek personalnya. Ia tahu bahwa setiap orang
pasti mati, tetapi itu merupakan urusan nanti yang tidak perlu dirisaukannya
(Heidegger, 1962: 297). Dengan kata lain, manusia melupakan Kketerarahan
kodratinya kepada kematian. Heidegger memang tidak mengharapkan orang untuk
terus hidup dalam ketakutan akan ancaman kematian. Ia hanya melihat bahwa
kesadaran yang jernih dan penerimaan yang lapang dada akan takdir kematian dapat
mengarahkan manusia untuk hidup secara otentik.

Dalam pemikiran Heidegger, ada dua hal yang menyingkapkan kematian sebagai
keterberian eksistensial manusia, yakni ketakutan dan kecemasan. Dalam ketakutan,
penyingkapan itu terjadi secara inotentik, sedangkan dalam kecemasan penyingkapan
kematian terjadi secara otentik. Takut mati hanya berarti takut akan putusnya
kehidupan. Namun, kecemasan akan kematian berarti kecemasan di hadapan
kemungkinan-untuk-Ada yang distingtif. Dalam kecemasan, manusia yang sehari-hari
tenggelam dalam arus masa kolektif yang anonim (Das Man) tersentak dan mulai
menyadari keterasingannya. Kecemasan mengindividualisasi manusia (Heidegger,
1962: 230-233).

Akan tetapi, kematian tidak hanya menyangkut kondisi terberi yang hanya bisa
diterima secara pasif oleh manusia. Karena kematian juga merupakan kemungkinan
yang selalu datang, manusia bisa mendefinisikan diri secara aktif di hadapan
kematian, baik secara otentik maupun inotentik. Sikap yang inotentik di hadapan
kematian ialah penantian, sedangkan yang otentik ialah antisipasi. Menanti kematian
berarti menunggu Kkedatangan kematian tanpa pemaknaan, sedangkan
mengantisipasi kematian berarti memeluk atau menyongsong kematian sebagai
miliknya (Wheeler, 2020).

Tindakan mengantisipasi kematian bukanlah sesuatu yang baru sama sekali
sebab sebagai Ada-menuju-mati, manusia sebetulnya sudah selalu mengantisipasi
(menyongsong) kematiannya. Heidegger (1962: 307) menegaskan: “Ada-menuju-mati
merupakan antisipasi atas kemungkinan-untuk-ada dari suatu entitas yang Ada-nya
ialah antisipasi itu sendiri.” Dengan demikian, bagi manusia, antisipasi kematian
merupakan gerak balik kepada diri sendiri yang sudah selalu terproyeksi kepada
kematian. Yang baru ialah adanya penerimaan dan pemahaman akan kematian dalam
hubungan dengan diri sendiri. Dengan ini, manusia terlepas dari jerat Das Man dan
mengalami “kebebasan menuju kematian” (Hardiman, 2003: 108).

192|Ledalogos



Adelbertus Pontius Dhae

KEMATIAN MENURUT GEREJA KATOLIK

Sepembacaan penulis, pandangan Gereja Katolik akan kematian begitu luas,
kaya, dan mendalam. Pandangan tersebut kurang lebih menyangkut sebab kematian,
karya keselamatan Allah dan penebusan manusia dari dosa dan kematian oleh Kristus,
makna baru kematian dan implikasinya dalam hidup orang beriman, serta kehidupan
kekal baru yang dapat diperoleh manusia setelah kematian badaninya. Kekayaan itu
tampak dalam Kitab Suci, dokumen-dokumen Gereja, Katekismus Gereja Katolik, dan
ajaran para paus. Sementara itu, melawan kecenderungan untuk menganggap rendah
peristiwa kematian manusiawi oleh karena adanya jaminan kebahagiaan surgawi,
beberapa teolog dan paus seperti Ratzinger, Rahner, dan Paus Fransiskus cukup
memberi perhatian yang seimbang pada fenomena kematian.

Dalam bagian ini, penulis tidak bermaksud menjelaskan secara mendetail dan
mempertanggungjawabkan seluruh ajaran Gereja Katolik akan kematian. Sejauh
dapat, penulis hanya memberikan gambaran umum pandangan Gereja Katolik akan
kematian dari sumber-sumber di atas. Sementara itu, cakupan bahasan hanyalah
sejauh berguna bagi tujuan penulisan. Oleh karena itu, dalam bagian ini, penulis tidak
membuat telaah khusus mengenai pengadilan akhir dan keadaan jiwa manusia setelah
kematian.

Dalam Katekismus Gereja Katolik (KGK) 1006-1010 ditegaskan beberapa
pandangan dasar Gereja akan kematian. Pertama, maut (kematian) merupakan
puncak teka-teki kenyataan manusia. Secara fisis-biologis, kematian itu alami, tetapi
dalam iman ia merupakan akibat dosa. Kedua, kematian mengakhiri kehidupan dunia
yang alami. Manusia itu fana dan kehidupannya di bumi terbatas. Ketiga, meski
merupakan kecenderungan kodrati manusia, kematian sebetulnya tidak dikehendaki
Allah Pencipta. Dosa Adam dan Hawa-lah yang mendatangkan kematian ke dunia.
Keempat, kutukan kematian telah diubah menjadi berkat oleh Yesus. Ia sendiri, meski
sempat merasa takut akan maut, mampu menerimanya ketaatan bebas. Kelima,
melalui Kristus, kematian Kristen memperoleh arti positif. Orang Kristen mengalami
dua momen “mati bersama Kristus,” yakni pada saat pembaptisan secara sakramental
dan pada saat kematian badani dalam keadaan berahmat. Kematian dalam
pembaptisan menandai permulaan hidup baru dalam Dia. Kematian ini diselesaikan
dalam kematian aktual yang mengantar orang beriman ke dalam persatuan dengan
Kristus.

Sejarah kematian dari kutuk menjadi berkat seperti tampak dalam beberapa
poin di atas menunjukkan bahwa Allah tidak berputus asa atas kelemahan manusiawi.
la sendiri memutuskan untuk mengalami kematian manusiawi yang mula-mula
merupakan akibat dari dosa yang memalingkan manusia daripada-Nya. KGK 624
menegaskan bahwa Kristus sungguh-sungguh mengalami kematian, yakni pemisahan
jiwa dan badan pada saat terakhir di salib hingga kebangkitan-Nya. Pengalaman maut
itu la rasakan oleh karena kasih karunia kepada manusia. Oleh karena itu, kematian
Kristen hanya berarti dan bernilai sejauh mengambil bagian dalam kematian Kristus.

Dalam perspektif iman Katolik, kematian bukanlah akhir segala-galanya.
Kematian badani hanyalah suatu tahap untuk beralih ke kehidupan kekal bersama
Allah di surga. Kematian memisahkan jiwa dari badan. Tubuh akan mati sedangkan
jiwa menghadapi pengadilan Allah untuk ditentukan ganjarannya, yaitu masuk surga,

193|Ledalogos



Ledalogos: Jurnal Filsafat Vol. 1, No. 2, November 2025

mengalami penyucian sebelum ke surga, atau masuk dalam siksa neraka. Pada akhir
zaman, badan yang telah diubah disatukan kembali dengan jiwa oleh Allah untuk
menikmati kebahagiaan surga (KGK 1016, 1022). Dalam kematian, orang beriman
mengambil bagian dalam misteri Paskah Kristus dan kemudian bangkit bersama Dia
menuju kehidupan kekal (Pranadi, 2018: 250). Landasan dari keyakinan ini ialah iman
akan Kristus yang telah wafat dan bangkit (1 Tes 4:14). Kematian menunjukkan
bahwa Allah memanggil manusia ke dalam ribaan-Nya. Karena itu, kematian dapat
dirindukan dan dimaknai sebagai ketaatan dan cinta kepada Bapa (1011).
Selanjutnya, dalam KGK 1013 tertulis:

Kematian adalah titik akhir penziarahan manusia di dunia, titik akhir dari
masa rahmat dan belas kasihan, yang Allah berikan kepadanya, supaya
melewati kehidupan di dunia ini sesuai dengan rencana Allah dan dengan
demikian menentukan nasibnya yang terakhir. “Apabila jalan hidup
duniawi kita yang satu-satunya sudah berakhir” (Lumen Gentium [LG] 48),
kita tidak kembali lagi untuk hidup beberapa kali lagi di dunia. “Manusia
ditetapkan untuk mati hanya satu kali saja dan sesudah itu dihakimi” (Ibr
9:27). Sesudah kematian tidak ada “reinkarnasi”.

Kematian merupakan akhir dari perjuangan manusia di dunia sekaligus tanda
dimulainya penghakiman Allah. Namun, Allah tidak hanya tampil sebagai hakim
kejam. la sendiri membantu manusia selama hidupnya agar berjalan sesuai rencana
keselamatan. Yesus sendiri berbicara tentang penghakiman akhir dalam
perumpamaan tentang pukat (Mat 13:47-50). Seperti ikan baik (bagus) yang akan
dikumpulkan, demikianlah pada akhir zaman orang-orang benar akan dikumpulkan
dan diterima Allah dalam kebahagiaan abadi (Surga). Seperti ikan tidak baik (jelek)
yang dipisahkan dan dibuang, demikianlah nanti orang jahat akan dibuang ke dapur
api (neraka).

Dalam kesempatan lain, Yesus melukiskan penghakiman akhir secara langsung.
Pada waktu itu, Anak Manusia akan memisahkan semua bangsa ke dalam dua
golongan berdasarkan perhatian dan perlakuan mereka terhadap orang-orang
menderita (Mat 22:31-46). Yesus sendiri memaklumkan: “Segala sesuatu yang kamu
lakukan untuk salah seorang dari saudaraku yang paling hina ini, kamu telah
melakukannya untuk Aku (40).” Dengan ini, Yesus memaklumkan bahwa iman yang
menyelamatkan sudah harus teruji dalam perbuatan kasih nyata kepada orang-orang
kecil dan miskin, serta yang tertindas dan menderita. Ganjaran untuk perbuatan baik
kepada kelompok marginal ini ialah kerajaan Surga sedangkan untuk
ketidakpedulian ialah siksa neraka yang kekal. Meskipun bayangan penghakiman
akhir seperti ini bisa menakutkan, orang Kristen sejati tidak perlu takut akan
kematian sebab ia beriman kepada Kristus yang telah mengalahkan maut dan
membuka jalan keselamatan bagi manusia (KGK 1019).

Meskipun ajaran Gereja dan terutama Kitab Suci cukup seimbang membicarakan
kematian dan kehidupan baru sesudahnya, orang Kristen pada umumnya lebih
menekankan kebangkitan dan jaminan hidup abadi di surga. Akibatnya, kematian
cukup disepelekan atau bahkan dipandang negatif. Selain karena gaya hidup modern
yang berambisi mempertahankan kemudaan dan vitalitas, pandangan seperti itu juga
dipupuk oleh pewartaan dan pelayanan pastoral yang gagap mengekspresikan iman
Kristen akan kematian secara tepat. Di tengah khotbah dan kehidupan kontemporer

194|Ledalogos



Adelbertus Pontius Dhae

yang menyumbat ketakutan akan kematian dengan janji-janji kehidupan kekal,
Ratzinger/Benediktus XVI (1927-2022) dan Karl Rahner (1904-1984) tampil sebagai
teolog yang secara serius merefleksikan kematian. Keduanya turut berjasa
mengembalikan teologi Kristen pada pandangan yang lebih positif akan peristiwa
kematian yang radikal (Hungerford, 2024). Pandangan yang lebih positif akan
peristiwa kematian juga digaungkan oleh Paus Fransiskus.

Ratzinger memberi kritik atas pandangan masyarakat modern (Eropa) yang
merepresi kematian. Hal itu tampak dalam perilaku menjauhkan peristiwa kematian
dari ruang-ruang kehidupan misalnya ke rumah sakit atau kamar mayat dan perilaku
menyepelekan kematian sebagai suatu persoalan materialistis semata. Menurut
Ratzinger, objektivikasi teknis atas kematian dan penghilangan karakter metafisiknya
berdampak buruk terhadap manusia sebab “dehumanisasi kematian menciptakan
dehumanisasi kehidupan” (Hungerford, 2024). Pandangan yang Kkeliru tentang
kematian dapat berdampak buruk pada cara seseorang menjalani kehidupan.

Di hadapan keniscayaan kematian, segala usaha merepresi kematian merupakan
kesia-siaan atau ilusi belaka. Ilusi membuang pemikiran akan kematian serta
menghilangkan kekuatan kematian dan rasa takut beberapa kali disoroti Paus
Fransiskus dalam homilinya. Menurutnya, gambaran kematian dan penghakiman
Tuhan justru harus hidup dalam benak orang beriman, tetapi perlu dihadapi dengan
harapan. Kesadaran seperti ini mendorong orang untuk mempersiapkan diri sebab
Tuhan datang pada saat yang tidak diduga-duga (Penakatolik.com, 29/11/2019).
Fransiskus menekankan sikap positif dan awas atau sadar terhadap kematian sebab
iman Kristen “bukanlah tentang cara untuk menghilangkan rasa takut akan kematian;
sebaliknya iman Kristiani membantu kita untuk menghadapinya.” Fransiskus juga
menekankan bahwa memikirkan kematian dari perspektif misteri Kristus memberi
cara pandang baru atas kehidupan (Katolikku.com, 09/11/2022).

Kematian dan kehidupan bagaikan dua sisi mata uang yang tidak terpisahkan.
Karena itu, sebagaimana cara pandang terhadap kematian berpengaruh terhadap cara
hidup seseorang, lakon hidup seseorang menentukan makna kematian baginya.
Rahner menegaskan bahwa orang Kristen yang selama hidupnya memilih Kristus bisa
memandang kematian secara positif, yakni kematian dalam Kristus. Artinya, segala
perjuangan mereka di dunia sebagai pengikut Kristus disahkan, digenapi, dan
disempurnakan dalam kematian (Hungerford, 2024). Hubungan antara cara hidup
dengan cara pandang akan kematian diterangkan secara menarik oleh Kirchberger
ketika ia memperjelas maksud perkataan Paulus “Upah dosa ialah maut” (Rm 6:23).
Menurutnya, terbuka kemungkinan bagi seorang beriman untuk tidak mengalami
maut sebagai upah dosa, sebab hidupnya berakar pada kebenaran Kristus dan maut
tidak dialaminya sebagai “kenyataan gelap yang mengancam”. Berkat iman, harapan,
dan kasih kepada Tuhan yang telah dipraktikkan seorang beriman selama hidupnya,
ia mampu menyongsong kematian dengan tangan terbuka sebab Allah ialah
jaminannya. Sebaliknya, hampir pasti orang yang terlalu mengandalkan kekuatannya
sendiri selama hidup dan berlaku seolah-olah ia pemilik kehidupannya sendiri
memandang kematian sebagai ancaman fundamental. Maut menjadi kegelapan yang
merenggut gemerlap hidupnya. Dalam konteks inilah, maut (kegelapan kematian)
menjadi upah dosa (Kirchberger, 2007: 290-291).

195|Ledalogos



Ledalogos: Jurnal Filsafat Vol. 1, No. 2, November 2025

Kematian tampak menakutkan bagi manusia karena secara terang-benderang
mengakhiri mimpi, usaha, dan proyek pribadinya. Karena itu, sambil menerima
definisi klasik kematian sebagai pemisahan tubuh dan jiwa (KGK 1016), Rahner
menyoroti aspek eksistensial kematian. Baginya, kematian merupakan pengesahan
akhir atas kehidupan, yakni atas pilihan-pilihan dan keputusan yang diambil seorang
manusia selama hidupnya sebelum diserahkan kepada Tuhan, Hakim yang Adil
(Hungerford, 2024). Kematian bagaikan cap yang memeteraikan buku kehidupan
manusia sebelum dibaca oleh Allah. Pandangan Rahner ini menegaskan kembali
pesan Yesus dalam lukisan penghakiman terakhir bahwa seseorang dihakimi
berdasarkan perbuatan-perbuatannya selama hidup.

Bagaimana dengan pengalaman penderitaan yang dialami orang-orang
menjelang kematiannya? Dalam penderitaan (sakit atau penyakit), manusia biasanya
menjadi lebih sadar akan kerapuhan dan kelemahannya. Dalam momen ini, menurut
Ratzinger, manusia sadar bahwa ia bukan miliknya sendiri. Ia bisa marabh, tetapi sikap
yang tepat sesungguhnya ialah “bergandengan tangan” dengan penderitaan dan
memilih pola kasih alih-alih pola kekuasaan, sebagaimana dibuat Yesus dalam
mendekati kematian-Nya (Hungerford, 2024). Penderitaan tidak boleh meruntuhkan
iman dan harapan yang dipunyai orang Kristen terhadap Allah. Dalam hal ini,
komentar Paus Fransiskus atas kematian dari perspektif penderitaan Ayub menjadi
relevan. Dalam situasi penderitaan dan kondisi hampir mati, ada satu kepastian yang
dipegang Ayub: “Aku tahu, Penebusku hidup, dan akhirnya ia akan bangkit di atas
debu” (Ayub 19:25). Dalam iman yang berkobar, Ayub yakin bahwa ia akan
menyaksikan Tuhan datang menolongnya (Ayub 19:27). Kepastian yang dipegang
Ayub juga menjadi harapan orang Kristen dalam menghadapi kematiannya. Harapan
demikian tidak dimiliki manusia oleh usahanya sendiri, tetapi dianugerahkan oleh
Tuhan. Tujuan pengharapan ialah “pergi kepada Yesus” sebab “Semua yang diberikan
Bapa kepadaku akan datang kepada-Ku” (Yoh 6:37) (Biro Karya Kepausan Nasional,
03/11/2020).

Jaminan akan adanya tempat di rumah Bapa bagi orang yang percaya
disampaikan Yesus sendiri kepada para murid-Nya (Yoh 14:1-3). lasendiri yang akan
datang membawa para murid ke sana. Namun, demi keselamatannya sendiri pun,
Tuhan tidak membiarkan manusia berjalan tanpa arah. Yesus sendiri adalah “jalan dan
kebenaran dan hidup” yang mengantar manusia kepada Bapa (Yoh 14:6). Yesus adalah
pegangan manusia untuk dapat selamat setelah melewati gerbang maut. Iman akan
Dia sebagai “kebangkitan dan hidup (Yoh 11:25)” mampu membebaskan orang dari
kuasa maut. Tanda dari iman yang menyelamatkan ini tampak dalam peristiwa
pembangkitan Lazarus (Flanagan, 2002:184).

BEBERAPA POIN PERBANDINGAN

Meski menurut Lowith (via Vycinas, 1961: 2) secara samar-samar filsafat
Heidegger bisa terkesan religius, Heidegger membatasi diri pada fenomena yang
tampak di dunia. Sudah ada protes dari kaum beragama karena Heidegger sama sekali
tidak menyinggung karya Allah dalam hidup manusia. Namun, seperti diungkapkan
Chandra (2020: 30), protes seperti ini merupakan pemaksaan suatu prasangka teologi
ke paradigma filsafat yang berbeda dan dengan demikian adalah sebuah tindakan
yang keliru. Dalam bagian ini, penulis tidak berupaya memaksakan paradigma filsafat

196|Ledalogos



Adelbertus Pontius Dhae

Heidegger ke teologi Kristiani atau pun sebaliknya memaksa paradigma teologi
Kristiani ke filsafat Heidegger.

Titik Tolak Ajaran

Heidegger membahas kematian dalam suatu proyek besar pencarian makna Ada.
Titik tolaknya adalah analisis ontologis atas Dasein yang dipandangnya sebagai jalan
menuju Ada. Ditemukannya bahwa horizon untuk memahami Ada ialah waktu
sehingga untuk memahami arti Ada bagi Dasein, ia mengeksplorasi waktu Dasein,
temporalitas. Dalam upaya menemukan karakter temporalitas inilah Heidegger
menjadikan fenomena kematian sebagai pijakan. Sementara itu, ajaran Gereja Katolik
akan kematian bersumber dari Kitab Suci, Tradisi, dan Magisterium yang
menunjukkan bahwa peristiwa kematian manusiawi juga merupakan momen penting
dari sejarah keselamatan. Dengan iman akan Allah sebagai Asal dan Tujuan segala
sesuatu, Gereja meyakini bahwa kematian tidak membinasakan manusia secara total.
Kematian merupakan suatu tahap yang harus dilewati manusia dalam proses menuju
Allah. Lebih dari itu, berkat kematian manusiawi Kristus sebagai penebusan dosa
manusia, kematian memiliki arti positif dalam pandangan Katolik.

Analisis Berdasarkan Fenomenologi Kematian

Sara Heindmaa mengemukakan beberapa arti fenomenologi kematian
berdasarkan telaah atas beberapa pandangan fenomenologis, yakni sebagai titik
akhir, peristiwa, gangguan /halangan, dan ancaman. Kematian bisa dipandang sebagai
titik akhir atau batas dari pengalaman, tanda berhentinya eksistensi manusia.
Kematian bisa juga dipandang sebagai peristiwa, baik peristiwa alamiah berupa
terhentinya proses hidup fisis-biologis maupun peristiwa personal sebagai akhir dari
pemaknaan individu yang khas dan asli atas dunia. Dapat terjadi, kematian tampil
sebagai gangguan atau halangan yang menyela dan menghentikan penyelesaian
aktivitas atau proyek manusia. Terakhir, kematian dapat tampil sebagai ancaman,
tidak dikehendaki tetapi bisa terjadi kapan saja (Heindmaa 2015: 100-111).

Keempat perspektif fenomenologis di atas dilampaui oleh pemikiran Heidegger
dan karena itu belum mampu menyentuh esensi filsafat kematian Heidegger. Meski
demikian, beberapa elemen pemikirannya mendapat tempat dalam konsep kematian
Heideggerian. Gagasan kematian sebagai titik akhir tampaknya tidak cocok untuk
Heidegger karena ia tidak berbicara tentang kematian sebagai suatu akhir eksistensi
(Being-at-an-end), melainkan sebagai gerak eksistensial manusia yang selalu menuju
akhir (Being-towards-the-end). Kalau Ada-menuju-mati bisa dipandang sebagai
peristiwa, maka ia bukanlah peristiwa selingan di antara banyak peristiwa, melainkan
peristiwa yang merentang sejauh manusia ada dalam dunia. Heidegger juga
memandang kematian sebagai kemungkinan akhir yang menandai kepenuhan
manusia sebagai suatu adaan yang terbuka pada berbagai kemungkinan. Sebagai
peristiwa aktual, kematian menyudahi aspek “kebeluman” dalam diri manusia. Akan
tetapi, Heidegger menyadari bahwa kepenuhan seperti itu sebetulnya tidak dapat
dialami manusia sebab ketika hal itu terjadi, manusia tidak ada lagi - atau dalam
bahasa Heidegger, Dasein kehilangan ke-disana-annya (Heidegger, 1962: 281). Oleh
karena itu, manusia sejauh ada tidak dapat mengalami kematian sebagai peristiwa
pemenuhan kemungkinan dirinya. Namun, kematian sebagai kehilangan ke-disana-an

197|Ledalogos



Ledalogos: Jurnal Filsafat Vol. 1, No. 2, November 2025

dapat disandingkan dengan gagasan kematian sebagai peristiwa personal, yakni akhir
dari pemaknaan individu yang khas dan asli tentang dunia.

Sementara itu, gagasan kematian sebagai gangguan atas proyek atau aktivitas
manusiawi dan sebagai ancaman, bila ditempatkan dalam filsafat kematian Heidegger,
hanya cocok untuk cara mengada yang inotentik di hadapan kematian, yakni bila
manusia takut mati, berusaha melarikan diri ke dalam kesibukan-kesibukan yang
dangkal, atau bersikap pasif dalam memaknai hidup di hadapan kematian.

Dari perspektif ajaran iman Katolik, keempat gagasan fenomenologis tentang
kematian di atas lebih mudah diterima sejauh konsep kematian Katolik dipandang
dari segi fenomenologi semata. Di satu sisi, Gereja berbicara tentang kematian sebagai
titik akhir peziarahan manusia di bumi. Dalam arti demikian, kematian juga
merupakan tanda berakhirnya masa kerja rahmat dan belas kasih Allah yang berperan
sebagai penunjang hidup manusia. Di sisi lain, sambil mengimani kematian sebagai
konsekuensi dosa, Gereja juga mengakui aspek alamiah dalam peristiwa kematian.
Meski demikian, Gereja berpandangan bahwa kematian sebetulnya tidak dikehendaki
Allah atau dapat dihindari dari sejarah manusia seandainya manusia tidak berdosa.

Gambaran kematian sebagai gangguan dan ancaman samar-samar bisa
didapatkan sebagai kesan awal dari kotbah Yesus tentang akhir zaman. Anak Manusia
akan datang pada saat yang tidak diduga-duga. Pada waktu itu, pekerjaan di ladang
dan pekerjaan rumah tangga akan diganggu. Tuhan akan datang seperti air bah pada
zaman Nuh, seperti pencuri di tengah malam, atau tuan rumah yang kembali ke rumah
tanpa memberitahu lebih dahulu kepada hamba-hambanya. Karena itu, Yesus
menasihati para murid untuk “berjaga-jaga”. (Mat 24:37-50) Namun, maksud Yesus
tentu bukanlah untuk menakut-nakuti, melainkan mendorong para murid agar selalu
berwaspada.

Kekurangan nyata perspektif fenomenologis atas kematian Kristiani ialah tidak
mampu masuk ke dalam iman Kristen akan kebangkitan dan kehidupan kekal.
Keduanya merupakan tanda persatuan manusia dengan Allah Penciptanya yang
memberi arti positif terhadap kematian Kristen. Oleh karena itu, gambaran kematian
secara fenomenologis tidak mampu merepresentasi iman Gereja secara utuh.

Medan Hidup sebagai Persiapan dan Antisipasi

Baik filsafat Heidegger maupun ajaran Kristiani tampak memandang hidup
sebagai medan persiapan dan antisipasi atas kematian maupun realitas di
belakangnya. Artinya peristiwa kematian bisa dimaknai dalam kehidupan. Heidegger
menggambarkan kematian sebagai bagian bermakna dari kehidupan. Kematian
membuat eksistensi manusia unik dan bermakna (Utsu, 2024). Menurut Heidegger,
manusia mewujudkan dirinya sebagai Ada-menuju-mati yang otentik bila ia
mengantisipasi kematiannya dengan menerima dan memahami kematian sebagai
kemungkinan ultimnya dan dengan itu secara aktif terdorong untuk memilih
kemungkinan-kemungkinan diri terdalam. Dengan kata lain, kesadaran akan
kematian dan cara adanya yang khas di hadapan kematian manusia mendorong
manusia agar tidak dikendalikan oleh Das Man, yakni sebuah cara hidup inotentik
yang dibangun atas desakan kolektif anonim.

198|Ledalogos



Adelbertus Pontius Dhae

Sementara itu, ajaran Kristiani memandang medan hidup sebagai persiapan bagi
kehidupan setelah kematian. Artinya, yang dibuat manusia selama hidupnya
menentukan nasibnya di akhirat. Akan tetapi, berbeda dengan konsep Heideggerian,
perjuangan manusia di dunia bukanlah hasil usahanya sendiri. Manusia dibantu oleh
rahmat dan belas kasih Allah. Panggilan kristiani juga bukan pertama-tama tentang
menjadi diri sendiri dengan memilih kemungkinan-kemungkinan individual,
melainkan tentang menjadi sempurna seperti Bapa di surga (Mat 5:48). Untuk itu,
teladan orang Kristen ialah Yesus sendiri.

Kepenuhan yang Meniadakan dan Kepenuhan yang Menyelamatkan

Menurut Heidegger, manusia merupakan makhluk yang belum selesai. Ia setiap
saat merupakan “kemungkinan-untuk-Ada”. Kepenuhan atau penyelesaiannya terjadi
pada saat kematian. Namun, ketika kematian terjadi secara aktual, manusia tidak ada
lagi. Mati berarti kehilangan ke-disana-an sebagai modus penyingkapan Ada. Manusia
sesungguhnya tidak pernah mengalami kepenuhannya. Dalam perspektif iman
Kristen, kematian belum menjadi kepenuhan manusia. Hanya dalam kesatuan dengan
Allah di surga sesudah kematiannya, manusia mengalami kepenuhan sejati.
Kepenuhan seperti itu sungguh bisa dialami semua orang sebab keselamatan bersifat
universal.

Menjadi Manusia Bebas di Hadapan Kematian

Heidegger berbicara tentang kebebasan di hadapan kematian, artinya kebebasan
yang diperoleh seseorang setelah menerima, mengakui, dan mengantisipasi
kematiannya. Dalam hal ini, manusia tidak diperbudak oleh rasa takut dan tidak
berdaya akan kematian. Apakah orang Kristen bisa bebas sedemikian? Ratzinger,
Rahner, dan Paus Fransiskus mendorong pandangan yang lebih positif atas kematian
supaya orang Kristen tidak menghindar dari atau takut padanya. Namun, orang
Kristen tidak mencari kebebasan dari halangan-halangan lahiriah demi mengejar
tujuan-tujuan pribadinya sendiri. Paulus mengatakan bahwa kebebasan dari
perbudakan dosa yang diperoleh manusia melalui kematian dan kebangkitan Kristus
hanya dapat membawa pengudusan dan hidup kekal bila manusia mengabdikan diri
sebagai hamba Allah (Rm 6:12-23). Artinya, selama hidup, manusia secara bebas
membaktikan diri dalam usaha untuk mendengar dan melaksanakan Sabda Allah,
berakar dalam nilai-nilai Injili, dan berjuang dalam kekudusan. Itulah kebebasan sejati
orang Kristen, yang secara negatif berarti bebas dari perhambaan dosa. Kebebasan
demikian mengantar manusia pada hidup kekal.

PENUTUP

Konsep kematian dalam filsafat Heidegger dan ajaran Gereja Katolik dalam
bidangnya masing-masing mengemuka sebagai pandangan yang kaya dan mendalam.
Usaha membandingkan gagasan kematian dari kedua perspektif berbeda ini tidak
bermaksud untuk menilai yang satu dari paradigma yang lain, tetapi melihat sejauh
mana keduanya, dalam bidangnya masing-masing, memiliki persamaan dan
perbedaan. Dalam kerangka kerja tersebut, penulis menemukan lima poin
pertimbangan yang menunjukkan persamaan dan perbedaan kedua perspektif ini.

199|Ledalogos



Ledalogos: Jurnal Filsafat Vol. 1, No. 2, November 2025

Pertama, titik tolak ajaran. Heidegger berbicara tentang kematian dalam proyek
besar pencarian makna Ada. Proyek tersebut bermula dari analisis eksistensial atas
Dasein yang membawanya pada elaborasi fenomena kematian. Sementara itu, ajaran
Gereja Katolik tentang kematian berpangkal dari Kitab Suci, Tradisi, dan Magisterium.
Kematian dipandang penting karena menunjukkan keterarahan manusia kepada Allah
serta berkaitan dengan makna penebusan oleh Kristus.

Kedua, perspektif fenomenologi menunjukkan bahwa ada perbedaan mendasar
antara kedua perspektif ini bila dianalisis berdasarkan empat arti fenomenologis
kematian yang dikemukakan Heindmaa, yaitu kematian sebagai titik akhir, peristiwa,
gangguan/halangan, dan ancaman. Ketiga, baik Heidegger maupun Gereja Katolik
memandang kehidupan sebagai medan persiapan dan antisipasi kematian. Heidegger
berbicara tentang antisipasi sebagai cara ada otentik manusia sebagai Ada-menuju-
mati. Gereja menekankan persiapan yang harus dilakukan orang selama hidupnya
agar dengan bantuan Allah, dapat menyiapkan bekalnya ke surga. Keempat, Heidegger
tampak ambigu dalam konsepsinya akan kematian sebagai kepenuhan manusia sebab
kepenuhan tersebut sekaligus meniadakannya. Sementara itu, Gereja Katolik tidak
melihat kematian sebagai tujuan akhir manusia. Yang merupakan kepenuhan manusia
ialah persatuan dengan Allah sesudah kematian. Kelima, baik Heidegger maupun
Gereja Katolik mendorong sikap bebas menyongsong kematian meskipun muatan
motivasinya tidak sepenuhnya sama. Akan tetapi, Gereja Katolik tetap memaknai
kebebasan dalam konteks panggilan menjadi hamba Allah.

Berdasarkan perbandingan yang telah dilakukan, penelitian ini berkontribusi
bagi dialog antara filsafat dan teologi dalam memahami realitas kematian. Dengan
pendekatan eksistensialnya, Heidegger menegaskan pentingnya kematian sebagai
horizon bagi otentisitas. Sementara itu, Gereja Katolik menawarkan pengharapan
akan kehidupan kekal yang melampaui keterbatasan manusiawi. Elaborasi
komparatif yang telah dilakukan menunjukkan bahwa filsafat dan agama dapat saling
melengkapi, membuka ruang dialog kritis, dan menumbuhkan perspektif yang lebih
kaya bukan hanya bagi diskursus akademis, melainkan pengalaman eksistensial
manusia menghadapi realitas kematian.

DAFTAR PUSTAKA

Bertens, K. (2024). Sejarah Filsafat Kontemporer Jerman dan Inggris. Jilid 1. Jakarta: PT
Gramedia Pustaka Utama.

Biro Nasional Karya Kepausan Indonesia. (2020, November 3). Homili Paus
Fransiskus pada Misa Kudus Peringatan Arwah Semua Orang Beriman.
https://karyakepausanindonesia.org/2020/11/03 /homili-paus-fransiskus -
pada-misa-kudus-peringatan-arwah-semua-orang-beriman, accessed on 23
November 2024.

Chandra, Herwindo. (2020). Makna Hidup menurut Filsafat Martin Heidegger dalam
Terang Karl Rahner. Jurnal Filsafat dan Teologi Katolik, 4(2), pp. 29-39.

Ellis, Basia D. dan Henderikus J. Stam. (2015). Heidegger, Temporality, and Dialogical
Self Theory. In L. M. Simao, D. S. Guimaraes, dan ]. Valsiner (Eds.), Temporality:

200|Ledalogos



Adelbertus Pontius Dhae

Culture in the Flow of Human Experience (pp. 259-282). Charlotte, NC:
Information Age Publishers.

Flanagan, Neal M. (2002). Yohanes. In Dianne Bergant dan Robert J. Karris (Eds.),
Tafsir Alkitab Perjanjian Baru (Translated by A. S. Hadiwiyata) (pp. 162-204).
Yogyakarta: Kanisius.

Hardiman, F. Budi. (2003). Heidegger dan Mistik Keseharian.Jakarta: Kepustakaan
Populer Gramedia.

Harrington, Daniel J. (2002). Matius. In Dianne Bergant dan Robert J. Karris (Eds.),
Tafsir AlkitabPerjanjian Baru (Translated by A. S. Hadiwiyata) (pp. 31-77).
Yogyakarta: Kanisius.

Heidegger, Martin. (1962). Being and Time. (Translated by John Macquarrie and
Edward Robinson). Oxford: Basil Blackwell Ltd.

Heindmaa, Sara. (2015). The Many Senses of Death : Phenomenological Insights into
Human Mortality. Studies across Disciplines in the Humanities and Social
Sciences 19. Helsinki: Helsinki Collegium for Advanced Studies, 100-117.
Retrieved from
https://helda.helsinki.fi/server/api/core/bitstreams/37e9ad11-aaZ2b-4ac8-
a58f-6813c7fa44ef/content

Huijbers, Theo. (1986). Manusia Merenungkan Dirinya. Yogyakarta: Penerbit Kanisius.
Hungerford, Dustin (2023, Oktober 10).The Theology of Death in Rahner and

Ratzinger. Church Life Journal. Retrieved from
https://churchlifejournal.nd.edu/article/death-with-rahner -and-ratzinger-
2/

Iman  Katolik. Katekismus  Gereja  Katolik. Refrieved  from

https://www.imankatolik.or. id /katekismus.php

Katolikku.com. (2022, November 9). Ajaran Paus Fransiskus tentang Kematian yang
Baik. Retrieved from https://www.katolikku.com/video/detail /8677 /ajaran-
paus-fransis kus -tentang-kematian-yang-baik.

Kirchberger, Georg. (2007). Allah Menggugat-Sebuah Dogmatik Kristiani. Maumere:
Penerbit Ledalero.

Mirifica News. (2016, November 23). Paus: Apa yang Anda Katakan kepada Tuhan Saat
Kematian? Retrieved from https://www.mirifica.net/paus-apa-yang-anda-
katakan-kepada-tuhan-saat-kematian

Pardede, Reslian. (2007). Dasein: Upaya Mengatasi Subjektivisme—Manusia dalam
Pemikiran Heidegger Akhir. Limen: Jurnal Agama dan Kebudayaan, 4(1), pp. 3-
15.

Penakatolik.com. (2019, November 29). Homili Paus: ‘Pandanglah saat kematian
dengan pengharapan dan kepercayaan kepada Tuhan. https://pena
katolik.com/2019/11/29 /homili-paus-pandanglah-saat-kematian-dengan-
pengharapan-dan-kepercayaan-kepada-tuhan/, accessed on 5 September
2025.

201|Ledalogos


https://helda.helsinki.fi/server/api/core/bitstreams/37e9ad11-aa2b-4ac8-a58f-6813c7fa44ef/content
https://helda.helsinki.fi/server/api/core/bitstreams/37e9ad11-aa2b-4ac8-a58f-6813c7fa44ef/content
https://churchlifejournal.nd.edu/article/death-with-rahner%20-and-ratzinger-2/
https://churchlifejournal.nd.edu/article/death-with-rahner%20-and-ratzinger-2/
https://www.imankatolik.or.id/
https://www.mirifica.net/paus-apa-yang-anda-katakan-kepada-tuhan-saat-kematian
https://www.mirifica.net/paus-apa-yang-anda-katakan-kepada-tuhan-saat-kematian

Ledalogos: Jurnal Filsafat Vol. 1, No. 2, November 2025

Pradipta, Nemesius. (2019). Belas Kasih Allah dalam Kematian Kristiani menurut Karl
Rahner. Jurnal Teologi, 8(1), pp. 47-64.

Pranadji, Yosep. (2018). Kematian dan Kehidupan Abadi. Melintas 34(3), pp. 248-271.

Tjahyadi, Sindung. (2018). Manusia dan Historisitasnya Menurut Martin Heidegger.
Jurnal Filsafat, 18(1), pp. 47-58.

Utsu, Pauleson A. (2024). “The Heideggerian Philosophy of Death: A Critical
Appraisal.” Manuscript. Retrieved from
https://philarchive.org/rec/UTSTHP., accessed on 22 Agustus 2025.

Vycinas, Vincent. (1961). Earth and Gods. Netherlands: Martinus Nijhoff dan The

Hague.
Wheeler, Michael. (2020). Martin Heidegger. In Edward N. Zalta (Ed.). The Stanford
Encyclopedia of Philosophy. Retrieved from

https://plato.stanford.edu/archives/fall2020 /entries/heidegger/

Wijaya, Benedictus Raditya. (2020). Memaknai Peristiwa Kematian dalam Terang
Estetika Teologis Kristiani. Melintas, 36(3), pp. 379-388.

202|Ledalogos


https://plato.stanford.edu/archives/fall2020%20/entries/heidegger/

