APOSTOLICUM:
Jurnal Pendidikan Keagamamaan Katolik Ledalero

O
hlis

fArosToucum

MEWUJUDKAN DIALOG ANTARAGAMA DI INDONESIA
DALAM KOMUNITAS BASIS MANUSIAWI

Maximinus Hali Abit*

Institut Filsafat dan teknologi Kreatif Ledalero, Indonesia
*Corresponding author: haliabitmaximinus@gmail.com

Disubmit:24-09-2025; Direvisi: 01-10-2025,; Disetujui:02-10-2025

Abstract

Religious diversity is one of the fundamental characteristics that shape the
Indonesian national identity. This should be an opportunity to enrich the life of
Indonesian society. However, the existence of religions often does not reflect the
deepest essence of their raison d'étre. This library research method study aims to
map the challenges of interreligious relations in Indonesia and the opportunities
for interreligious dialogue within the Basic Human Community (BHCs). The
results show that the rise of religious fundamentalism, the process of mass
impoverishment through globalization, religious formalism, and the politicization
of religion and the religiousization of politics are some of the challenges in
interreligious relations in Indonesia. In the face of these challenges, the Basic
Human Community becomes a dialogical meeting ground for interreligious
engagement in the pursuit of a more humane, just, and prosperous form of
coexistence. Interreligious dialogue in the Basic Human Community is not merely
a forum for the exchange of ideas detached from the concrete realities of society,
but truly a praxis of collective liberation. Interreligious dialogue within these
communities is not merely an arena for exchanging ideas detached from the
concrete realities of society, but truly becomes a praxis of collective liberation.

Keywords: Religion, dialogue; Indonesia; basic human communities

Abstrak

Keberagaman agama merupakan salah satu karakter dasar yang membentuk jati
diri nasional bangsa Indonesia. Hal ini semestinya menjadi peluang yang

Vol. 01 No. 02 September 2025 | 183


mailto:haliabitmaximinus@gmail.com

Mewujudkan Dialog Antaragama di Indonesia (Maximinus Hali Abit)

memperkaya kehidupan bersama masyarakat Indonesia. Akan tetapi, keberadaan
agama-agama seringkali tidak menunjukkan hakikat terdalam dari alasan
keberadaannya. Penelitian dengan metode studi pustaka (library research) ini
bertujuan untuk memetakan tantangan relasi antaragama di Indonesia dan peluang
terbentuknya dialog antaragama dalam Komunitas Basis Manusiawi. Hasil
menunjukkan bahwa kebangkitan fundamentalisme agama, proses pemiskinan
massal melalui globalisasi, formalisme agama, serta politisasi agama dan
agamaisasi politik adalah sejumlah tantangan dalam relasi antaragama di
Indonesia. Di hadapan tantangan-tantangan ini, Komunitas Basis Manusiawi
menjadi medan perjumpaan dialogal antaragama untuk memperjuangkan suatu
bentuk kehidupan bersama yang lebih manusiawi, adil, dan sejahtera. Dialog
antaragama dalam Komunitas Basis Manusiawi tidak sekadar menjadi ajang
pertukaran gagasan yang terlepas dari realitas konkret masyarakat, tetapi sungguh
menjadi sebuah praksis pembebasan bersama.

Kata Kunci: Agama, dialog; Indonesia; komunitas basis manusiawi

Pendahuluan

Agama merupakan unsur penting dalam kebudayaan manusia.
Pengalaman akan Yang Ilahi selalu diungkapkan melalui simbol-simbol
budaya, misalnya bahasa, pakaian, dan alat-alat peribadatan (Sutrisno,
1996). Selain itu, agama berfungsi sebagai kekuatan penggerak perubahan.
Ia dapat menjadi inisiator dan promotor transformasi hidup manusia
(Hendropuspito, 1984). Dengan demikian, agama memiliki potensi kritis
sekaligus inovatif karena berakar pada nilai-nilai transenden (Daven,
2013).

Namun, agama juga dapat berubah menjadi kekuatan destruktif.
Sering kali agama diabsolutkan dan dipaksakan kepada kelompok lain
yang berbeda keyakinan. Sejak era reformasi 1998, muncul kelompok
ekstrem-fundamentalis yang mengekspresikan diri secara terbuka melalui
tulisan maupun tindakan intoleran terhadap minoritas (Suseno, 2013).
Dalam kondisi ini, agama kerap terlibat dalam konflik dan dianggap gagal

memberi kontribusi nyata bagi pembebasan masyarakat. la hanya menjadi

184 | Vol. 01 No. 02 September 2025



APOSTOLICUM:

Jurnal Pendidikan Keagamamaan Katolik Ledalero

simbol luar agar seseorang dianggap warga yang baik (Sutrisnaatmaka,
1995).

Akibatnya, agama terpisah dari kehidupan sehari-hari dan menjadi
asing. Para Uskup Indonesia menegaskan bahwa runtuhnya keadaban
publik berakar dari iman yang tidak lagi menjadi sumber inspirasi
kehidupan nyata. Praktik iman cenderung berhenti pada simbol dan
upacara, sementara masalah besar seperti kemiskinan, ketidakadilan,
korupsi, pelecehan martabat manusia, dan krisis ekologi tetap menggurita
(Konferensi Waligereja Indonesia [KWI], 2003).

Fenomena konflik atas nama agama dan klaim bahwa agama tidak
relevan bagi kehidupan nyata menunjukkan adanya krisis dalam praktik
keberagamaan. Krisis ini tidak hanya terjadi pada satu agama, melainkan
pada semua agama. Karena itu, dialog dan kerja sama lintas agama tanpa
prasangka menjadi kebutuhan mendesak (Williams, 2011).

Beberapa penelitian menunjukkan bahwa dialog antaragama telah
dilakukan di Indonesia. Prakosa menemukan bahwa dialog karya dan
teologis menjadi model dominan di Kabupaten Kapuas, sementara dialog
pengalaman iman belum berkembang (Prakosa, 2023). Penelitian Amtiran
dan Kriswobowo menegaskan bahwa pendekatan inklusif penting untuk
mencegah konflik dan menjaga keutuhan masyarakat multikultural
(Amtiran & Kriswobowo, 2024). Illu et al. (2024) menunjukkan bahwa
kerja sama sosial-kemanusiaan efektif membangun relasi harmonis di
Sulawesi Barat (Illu et al., 2024). Sementara itu, Hafizi dan Sari (2025)
menekankan pentingnya dialog emansipatoris yang berorientasi pada
kesetaraan hak dan pembebasan sosial (Hafizi & Sari, 2025).

Penelitian-penelitian tersebut membuktikan adanya praktik dialog

antaragama di Indonesia. Namun, belum ada yang secara eksplisit

Vol. 01 No. 02 September 2025 | 185



Mewujudkan Dialog Antaragama di Indonesia (Maximinus Hali Abit)

menunjukkan wadah konkret yang dapat menjadi ruang perjumpaan
antaragama sekaligus praksis pembebasan sosial. Di sinilah letak kebaruan
penelitian ini, yakni menawarkan Komunitas Basis Manusiawi sebagai
model dialog yang tidak hanya bersifat konseptual, tetapi juga praksis,
yang menjawab langsung tantangan keberagamaan di Indonesia.
Berdasarkan itu, penelitian ini diajukan dengan hipotesis bahwa
Komunitas Basis Manusiawi dapat menjadi model dialog antaragama yang
efektif, karena mampu menghimpun umat lintas agama dalam refleksi
bersama atas persoalan konkret kehidupan dan mendorong mereka tampil
sebagai subjek pembebasan sosial. Dengan menyadari kompleksitas krisis
kehidupan beragama sekaligus peluang kerja sama lintas agama, penelitian
ini bertujuan menjawab dua pertanyaan pokok: (1) apa saja tantangan
kehidupan beragama di Indonesia, terutama dalam membina relasi
harmonis dan memecahkan persoalan bersama sebagai satu bangsa? dan
(2) bagaimana perwujudan model dialog antaragama di Indonesia melalui

Komunitas Basis Manusiawi?

Metode

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif dengan metode
studi pustaka (library research). Sumber data diperoleh dari dokumen
Gereja Katolik, buku, serta artikel jurnal akademik yang membahas
kehidupan beragama di Indonesia, usaha dialog antaragama, dan gagasan
Komunitas Basis Manusiawi lintas agama. Pendekatan interpretatif dipilih
karena memungkinkan peneliti menafsirkan realitas sosial-keagamaan
melalui kajian literatur dan refleksi teologis. Creswell menegaskan bahwa

dokumen merupakan sumber penting dalam penelitian kualitatif karena

186 | Vol. 01 No. 02 September 2025



APOSTOLICUM:

Jurnal Pendidikan Keagamamaan Katolik Ledalero

menyajikan data teks yang dapat dianalisis secara mendalam (Creswell,
2015).

Data dianalisis dengan teknik analisis isi untuk menelaah gagasan
pokok dan pesan utama dalam dokumen, serta analisis tematik untuk
mengelompokkan data ke dalam tema-tema besar, antara lain: tantangan
kehidupan beragama di Indonesia, model dialog antaragama yang
berkembang, dan peran Komunitas Basis Manusiawi (Creswell, 2015).
Hasil analisis kemudian diinterpretasikan dalam kerangka teologi
kontekstual untuk menghasilkan pemahaman kritis tentang praksis dialog

antaragama yang relevan bagi konteks Indonesia masa kini.

Hasil dan Pembahasan

Tantangan Kehidupan Beragama di Indonesia
Kebangkitan Fundamentalisme Agama

Salah satu tantangan yang sungguh mengancam kehidupan
masyarakat Indonesia dewasa ini adalah kebangkitan fundamentalisme
agama. Fundamentalisme agama tidak hanya terdapat dalam satu agama.
Ia adalah fenomena yang dapat terjadi dalam setiap agama. Pada dasarnya,
ada dua faktor penyebab munculnya fundamentalisme agama.

Pertama, klaim sebuah agama atas kemutlakan, kesahihan
universal dan superioritas kebenaran yang dianutnya atas agama-agama
lain, serta menjadikan agamanya sebagai tolok ukur bagi semua orang.
Dalam hal ini, agama yang adalah bentuk pelembagaan pengalaman
keagamaan manusia, yang pada dasarnya terbatas, berubah menjadi sebuah
ideologi tertutup yang totaliter. Kaum fundamentalis berkeyakinan bahwa
mereka memiliki kebenaran mutlak yang tidak boleh dipertanyakan oleh

siapapun (Leo Kleden, 2002). Atas keyakinan itu, kaum fundamentalis

Vol. 01 No. 02 September 2025 | 187



Mewujudkan Dialog Antaragama di Indonesia (Maximinus Hali Abit)

merumuskan segala sesuatu dalam terminologi-terminologi yang serba
mutlak, kemudian dipaksakan kepada semua orang. Karena itu, keberadaan
agama-agama lain dipandang sebagai sebuah gangguan dan ancaman bagi
eksistensi mereka (Suseno, 2008: 25).

Kedua, fundamentalisme agama muncul sebagai reaksi terhadap
aneka perubahan yang dibawa oleh globalisasi. Globalisasi yang menyata
dalam revolusi teknologi informasi, transportasi, serta ekonomi telah
menghadirkan sekian banyak pandangan yang berbeda secara serentak. Ia
menawarkan pelbagai nilai, pandangan hidup, serta gaya hidup baru, yang
menuntut manusia zaman ini menenun kehidupannya secara kreatif.
Agama, dengan segala perangkat sistem nilai yang dimilikinya tidak lagi
menjadi satu-satunya kerangka referensi bagi seorang pribadi manusia atau
suatu kelompok masyarakat dalam menafsir atau memaknai pelbagai
peristiwa dalam hidupnya. Pada dasarnya, kaum fundamentalis
memandang aneka perubahan yang dibawa oleh arus globalisasi sebagai
sesuatu yang mengancam jati diri keberagamaan mereka. Mereka resah,
takut, dan belum siap dengan arus perubahan tersebut. Mereka kemudian
mengalami kebingungan orientasi, yang berujung pada sikap menutup diri
terhadap yang lain serta melahirkan perasaan benci yang mendalam
terhadap segala hal yang dianggap kafir dan sesat, serta terhadap sikap-
sikap sekuler dan kenikmatan-kenikmatan duniawi yang menggoda (Budi

Kleden, 2003: 15).

Proses Pemiskinan Massal Melalui Globalisasi
Terlepas dari segala prestasi yang dibawa oleh arus globalisasi,
karakteristik yang tidak dikehendaki dari globalisasi di bidang ekonomi

pasar adalah kecenderungan dasariahnya yang menekan kaum yang lebih

188 | Vol. 01 No. 02 September 2025



APOSTOLICUM:
Jurnal Pendidikan Keagamamaan Katolik Ledalero
lemah dan melecehkan hak-hak asasi mereka (Thilakaratne, 2000: 50).
Kapitalisme global yang dibawa oleh globalisasi telah menyebabkan
eksploitasi manusia dan lingkungan hidup, menciptakan ketergantungan
ekonomi, dan keterbelakangan rakyat dunia ketiga (Nugroho, 2001: 130).
Di tingkat mikro, pada sektor ekonomi, ekonomi pasar kapitalis menjadi
sumber marginalisasi kelompok-kelompok ekonomi kecil. Karena itu, ia
dicurigai sebagai sebuah imperialisme dan kolonialisme gaya baru (Fakih,
2008:211). Dalam sistem ekonomi pasar yang kapitalistik, indikator utama
keberhasilan tindakan manusia adalah prinsip untung-rugi, efisiensi, serta
kepuasan konsumen. Apabila ketiga indikator ini diperlakuan secara
mutlak, maka ketiganya dapat berujung pada usaha pemiskinan dan
pendepakan kaum marginal dan tak berdaya ke wilayah pinggiran
kehidupan serta adanya penyangkalan terhadap nilai-nilai kemanusiaan
(Thilakaratne, 2000:44). Proses pemiskinan kaum miskin lewat sistem
ekonomi pasar kapitalis ini telah menciptakan ketidakadilan dan
kesenjangan sosio-ekonomi secara terstruktur dan massif (Sidang Pleno
Ke-8 FABC, 2000).

Dalam Konferensi Bank Dunia di Jakarta pada tanggal 23
September 2014, Rodrigo A. Chaves, Kepala Perwakilan Bank Dunia
untuk Indonesia mengungkapkan suatu paradoks besar dalam
pembangunan ekonomi Indonesia. Rodrigo menjelaskan bahwa di satu sisi,
Indonesia telah berkembang pesat hingga menjadi satu-satunya negara di
Asia Tenggara yang bergabung dalam kelompok 20 negara dengan produk
domestik bruto terbesar di dunia. Akan tetapi, pertumbuhan ekonomi
Indonesia yang cukup tinggi beberapa tahun terakhir belum mampu
menurunkan tingkat kemiskinan secara signifikan. Usaha pembangunan

ekonomi bangsa telah menciptakan ketimpangan yang semakin tajam

Vol. 01 No. 02 September 2025 | 189



Mewujudkan Dialog Antaragama di Indonesia (Maximinus Hali Abit)

dengan kondisi riil masyarakat yang miskin. Ketimpangan ini membuat
orang-orang miskin menjadi makin sulit untuk keluar dari belenggu

kemiskinan (Kompas, 24/9/2014).

Formalisme Agama

Formalisme agama merujuk pada bentuk penghayatan kehidupan
beragama yang bersifat formalistis dan legalistis serta kurang dihayati
sebagai nilai dan sikap hidup pribadi maupun kelompok dalam kehidupan
sehari-hari (Bahan Sidang Agung Gereja Katolik Indonesia, 2005). Dalam
formalisme agama terdapat jurang antara praktik peribadatan dengan
perwujudan iman dalam masyarakat. Formalisme agama dapat juga
diartikan sebagai suatu bentuk penghayatan kehidupan agama yang
terlepas dari religiositas (pengalaman akan Yang Transenden, Allah
sendiri) dan tidak dijiwai spiritualitas (penghayatan Roh Allah dalam hidup
nyata). Agama sebatas menjadi agama ajaran atau agama dogma yang
formalistis, legalistis, serta munafik. Agus M. Hardjana (1993:76)
melukiskan secara gamblang fenomena formalisme agama demikian:
“Agama hanya sibuk dengan dogma, doktrin, ajaran, tetapi tidak
bersentuhan dengan Allah. Agama sibuk dengan ibadat, kultus, upacara
keagamaan, tetapi tidak berhasil meningkatkan hubungan manusia dengan
Allah. Agama sibuk dengan berbagai istilah dan kata moral, etika, perintah,
dan peraturan perilaku agama, tetapi tidak membuat manusia menjadi lebih
baik.”

Formalisme agama amat kental dalam praktik keagamaan di
Indonesia. Masyarakat Indonesia mengklaim diri sebagai bangsa religius,
karena memiliki keanekaragaman agama yang diakui dan dijamin

keberadaannya oleh Pancasila sebagai dasar negara dan UUD 1945 sebagai

190 | Vol. 01 No. 02 September 2025



APOSTOLICUM:
Jurnal Pendidikan Keagamamaan Katolik Ledalero

konstitusi negara. Selain itu, masyarakat Indonesia dikenal sebagai orang-
orang yang taat beragama. Akan tetapi, sebuah ironi besar terungkap dalam
kehidupan nyata bahwa bangsa Indonesia masih dililit persoalan korupsi;
kekerasan dan teror masih mewarnai relasi antarpribadi dan kelompok
masyarakat; penindasan dan eksploitasi terhadap kaum miskin, tak
berdaya, kaum perempuan, serta lingkungan hidup oleh kaum berkuasa
masih sering terjadi. Semua persoalan di atas menunjukkan bahwa di
tingkat praksis, kaum beragama di Indonesia seringkali melakukan
tindakan yang bertentangan dengan nilai-nilai dan ajaran-ajaran agama.
Atas dasar praktik kehidupan beragama seperti inilah, para peserta Sidang
Agung Gereja Katolik Indonesia tahun 2005 secara tegas menyatakan
bahwa salah satu sebab munculnya ketidakadaban publik di Indonesia
adalah formalisme agama. “Bangsa ini adalah bangsa yang nampak
religius. Tempat-tempat ibadah biasanya dibanjiri orang. Tetapi seringkali
penghayatan keagamaan itu berhenti di tempat-tempat ibadah itu saja.
Dalam kehidupan sehari-hari, orang beragama melakukan hal-hal yang
sebenarnya bertentangan dengan yang diajarkan oleh agamanya” (Bahan
Sidang Agung Gereja Katolik Indonesia, 2005). Pernyataan ini
menyingkapkan bahwa yang tergolong dalam formalisme agama tidak
hanya kaum beragama yang terlibat dalam pelbagai tindak kejahatan dalam
kehidupan sehari-hari, tetapi juga termasuk kaum beragama yang egoistis,
tidak peduli atau tidak mau terlibat dalam perjuangan pembebasan dan
transformasi masyarakat dari keterbelengguan hidupnya. Kaum beragama
yang egoistis, tidak peduli dengan sesama, serta tidak terlibat dalam
praksis pembebasan dan transformasi masyarakat, pada dasarnya berusaha
untuk mengejar kesalehan pribadi yang individualistik, mengabaikan

realitas kehidupan sosial masyarakat dan amat menekankan keselamatan

Vol. 01 No. 02 September 2025 | 191



Mewujudkan Dialog Antaragama di Indonesia (Maximinus Hali Abit)

akhirat. Di tangan kaum beragama seperti ini, agama hanya sebagai sebuah
tindakan ritualisme-eksibisionistik. Agama hadir dalam bentuk asesoris
dan pakaian yang penuh nilai estetika dan berorientasi pasar. Pelaksanaan
upacara keagamaan bukan merupakan perwujudan spiritualitas, melainkan
produk yang dikonsumsi dalam rangka identifikasi diri dan dinikmati
sebagai tontonan atau hiburan (As, 2012).

Politisasi Agama dan Agamaisasi Politik

Politisasi agama adalah upaya memanfaatkan agama sebagai alat
untuk mencapai tujuan-tujuan politik tertentu, baik yang dilakukan oleh
orang perorangan maupun oleh kelompok atau institusi tertentu (Muntoha,
2012). Dalam politisasi agama, tujuan politik yang diperjuangkan
bukanlah kesejahteraan bersama suatu masyarakat, tetapi lebih pada
penggunaan agama sebagai mesin politik di tangan segelintir orang untuk
mencapai atau mempertahankan kekuasaan. Sementara itu, agamaisasi
politik diartikan sebagai upaya memanfaatkan politik untuk tujuan-tujuan
partikular dari agama-agama tertentu, agar diberlakukan bagi seluruh
warga negara. Dalam hal ini, agama mendominasi dan menggiring politik
untuk kepentingan agama tertentu (Madung, 2014, ix). Dalam agamaisasi
politik, yang diperjuangkan bukanlah nilai-nilai universal seperti
kemanusiaan, keadilan dan solidaritas, tetapi lebih pada hegemoni agama
tertentu dalam ruang publik politis melalui penetapan kebijakan-kebijakan
publik yang berbasis agama tertentu.

Dalam konteks Asia, bahaya politisasi agama dan agamaisasi
politik sudah diungkapkan oleh para uskup Asia dalam kesempatan
lokakarya teologi dialog antaragama: “...di berbagai negara Asia makin

deraslah arus memperalat agama demi maksud-maksud politik, atau

192 | Vol. 01 No. 02 September 2025



APOSTOLICUM:

Jurnal Pendidikan Keagamamaan Katolik Ledalero

menggunakan agama untuk memperoleh, melestarikan dan bahkan

mengesahkan kekuatan politik...... Dalam situasi-situasi lain lagi negara

menyesuaikan diri dengan kekuatan-kekuatan keagamaan yang

fundamentalis dan bernada memaksa, melecehkan keadilan dan kewajaran

terhadap kelompok-kelompok lain dalam masyarakat itu juga (Dokumen

Sidang-Sidang Federasi Konferensi-Konferensi Para Uskup Se-Asia 1970-
1999, 1995:520).

Di Indonesia, sejak Reformasi 1998, muncul berbagai ekspresi
kebangkitan agama sebagai kekuatan politik. Bersamaan dengan
diterapkannya kebijakan otonomi daerah, muncul pula pelbagai peraturan
negara di tingkat lokal yang berbasis agama, seperti Perda Injil di Kota
Manokwari-Papua Barat dan Perda berbasis syariat yang disahkan oleh
DPRD (Salim, 2008). serta Surat Keputusan, Instruksi, dan Surat Edaran
yang dikeluarkan oleh Gubernur, Bupati dan Wali Kota. Masyarakat lokal
yang berakar pada ideologi, budaya, etnis, agama, dan kelas sosial tertentu
menjadi terkotak-kotak dalam beragam identitas yang eksklusif. Identitas
masyarakat lokal yang beragam dan eksklusif ini kemudian dimanfaatkan
oleh para elit politik untuk menopang legitimasi kekuasaan (Ahmad,
2012).

Selain pelbagai peraturan negara di tingkat lokal seperti yang
sudah disebutkan di atas, terdapat juga peraturan negara lainnya yang
diskriminatif, yaitu Peraturan Bersama Menteri Agama dan Menteri Dalam
Negeri No. 9 dan 8 tahun 2006 tentang pedoman pelaksanaan tugas kepala
daerah/wakil kepala daerah dalam pemeliharaan kerukunan umat
beragama, pemberdayaan forum kerukunan umat beragama, dan pendirian
rumah ibadat (Hasani, 2011); dan Surat Keputusan Bersama Tiga Menteri,

Nomor 3 Tahun 2008, Nomor; Kep-033/A/JA/6/2008, Nomor: 199 Tahun

Vol. 01 No. 02 September 2025 | 193



Mewujudkan Dialog Antaragama di Indonesia (Maximinus Hali Abit)

2008 tentang peringatan dan perintah kepada penganut, anggota, dan/atau
anggota pengurus Jemaat Ahmadyah Indonesia dan warga masyarakat
(Hasani & Naipospos, 2011:39).

Menurut Ahmad Suady, direktur eksekutif The Wahid Institute,
beberapa Perda berbasis syariat yang diundangkan oleh sejumlah provinsi
dan kabupaten/kota di Indonesia pada umumnya ditujukan untuk
kepentingan politik jangka pendek elit politik di daerah, yaitu agar terpilih
kembali pada periode jabatan berikutnya. Hasil penelitian oleh Lembaga
Kajian Keislaman dan Kemasyarakatan (LK3), sebuah LSM di
Banjarmasin, Kalimantan Selatan menyebutkan bahwa Perda berbasis
syariat kerapkali digunakan sebagai alat untuk kepentingan pencitraan elit
politik yang sedang berkuasa dan untuk mempertahankan tingkat
kepercayaan publik terhadap penguasa eksekutif dan lembaga legislatif
suatu wilayah. Bagi partai politik, perjuangan terbentuknya Perda berbasis
syariat menjadi modal politik yang cukup signifikan untuk menggaet hati

pemilih Muslim pada saat pemilu (Salim, 2008).

Dialog Antaragama Dalam Komunitas Basis Manusiawi

Komunitas Basis Manusiawi sebagai Persekutuan Hidup Lintas Agama
Agama-agama di dunia merupakan tanda keterbukaan manusia
kepada Allah. Setiap agama menampakkan cara unik dalam menanggapi
misteri Ilahi yang tak dapat dipasung dalam satu bentuk pengungkapan
tertentu. Dalam keberagaman inilah, agama-agama menjadi sarana bagi
manusia untuk mengalami kekayaan misteri pewahyuan diri Allah.
Keanekaragaman ini akan menjadi berkat ketika agama-agama berjumpa

dalam keterbukaan dan membangun persekutuan hidup bersama, di mana

194 | Vol. 01 No. 02 September 2025



APOSTOLICUM:

Jurnal Pendidikan Keagamamaan Katolik Ledalero

perbedaan justru menjadi peluang untuk saling belajar dan memperkaya
satu sama lain (Puthanangady, 1995).

Paul F. Knitter menegaskan bahwa agama-agama dipanggil untuk
bersekutu, bukan untuk membentuk agama tunggal, melainkan
membangun suatu komunitas dialogis di antara berbagai komunitas
(Knitter, 2008:9). Gagasan ini relevan dalam masyarakat multiagama, di
mana agama sering kali berperan ganda: menjadi sumber konflik sekaligus
sumber kekuatan profetis bagi perdamaian dan kemanusiaan (Dokumen
FABC 1970-1999, 1995:520). Agar dialog antaragama tidak berhenti pada
pertukaran ide yang terpisah dari realitas sosial, maka dialog tersebut perlu
diwujudkan dalam persekutuan hidup konkret. Persekutuan ini menjadi
ruang di mana agama-agama tidak lagi menjadi sumber perpecahan,
melainkan sarana untuk membangun keutuhan dan pembebasan manusia
(Dokumen FABC 1970-1999, 1995:136).

Dalam konteks ini, Aloysius Pieris memperkenalkan konsep
Komunitas Basis Manusiawi (Basic Human Community). Menurutnya,
dialog antaragama di Asia harus berpijak pada kenyataan kemiskinan dan
keberagaman agama. Karena itu, Pieris menyoroti tiga aspek penting:
kaum miskin Asia (the poor), daya pembebasan agama-agama Asia (the
liberational thrust), dan Komunitas Basis Manusiawi sebagai wadah sosial
tempat refleksi teologis tentang agama-agama menemukan bentuknya
secara konkret (Pieris, 1992).

Komunitas Basis Manusiawi ditandai oleh keberadaannya sebagai
persekutuan lintas agama di tingkat akar rumput. Anggotanya terdiri dari
orang miskin, tersingkir, dan tak berdaya yang bersama-sama berjuang
keluar dari belenggu kemiskinan dan penindasan. Landasan perjuangan

mereka adalah nilai-nilai manusiawi dan penghargaan terhadap nilai-nilai

Vol. 01 No. 02 September 2025 | 195



Mewujudkan Dialog Antaragama di Indonesia (Maximinus Hali Abit)

religius setiap agama (Banawiratma, 2002). Dalam komunitas ini, mereka
membangun kepedulian bersama terhadap persoalan hidup dan
memperjuangkan kehidupan yang lebih adil, manusiawi, dan merdeka
(Banawiratma, 2001:13-14).

Dengan demikian, Komunitas Basis Manusiawi menjadi wadah
yang nyata bagi pelaksanaan dialog antaragama dalam berbagai bentuknya.
Di sini, umat beriman dapat saling berjumpa dalam kehidupan sehari-hari
(dialog kehidupan), bekerja sama demi nilai-nilai kemanusiaan (dialog
karya), berdiskusi dan saling menyadarkan tentang persoalan bersama
(dialog para ahli), serta saling berbagi pengalaman iman (dialog
pengalaman keagamaan). Dalam jalinan relasi lintas iman yang konkret ini,
dialog antaragama tidak hanya menjadi wacana, tetapi sebuah praksis yang
memperjuangkan pembebasan, keadilan, dan keutuhan hidup manusia di

tengah masyarakat yang miskin dan tertindas.

Dialog Antaragama sebagai Praksis Pembebasan dalam Komunitas Basis
Manusiawi

Dalam konteks masyarakat multiagama seperti Indonesia, dialog
antaragama perlu berakar pada praksis pembebasan bersama. Dialog tidak
boleh berhenti pada tataran wacana, doa bersama, atau perayaan ritual yang
indah, tetapi harus berbuah pada tindakan nyata yang membebaskan
manusia dari penindasan dan ketidakadilan (Knitter, 2008:123). Praksis ini
menjadi pusat dan jiwa dialog, sebab tanpa keterarahan pada pembebasan
konkret, dialog antaragama akan kehilangan daya transformatifnya.

Kehidupan beragama di Indonesia sering kali menampakkan
wajah yang berbeda dari cita-cita dasarnya. Agama lebih tampil sebagai
lembaga yang terjebak dalam struktur kekuasaan, bahkan kadang menjadi

alat penindasan dan sumber konflik sosial. Dalam situasi globalisasi

196 | Vol. 01 No. 02 September 2025



APOSTOLICUM:

Jurnal Pendidikan Keagamamaan Katolik Ledalero

ekonomi yang memiskinkan sebagian besar masyarakat, agama justru

gagal menghadirkan diri sebagai kekuatan moral yang membela martabat

manusia. Karena itu, dialog antaragama harus bertransformasi menjadi

gerakan lintas iman yang menumbuhkan solidaritas nyata bagi kaum

miskin dan tertindas. Praksis bersama ini bukan sekadar pilihan etis,

melainkan panggilan iman untuk mengubah struktur sosial yang menindas
(Knitter, 2008:129).

Dalam terang itu, Komunitas Basis Manusiawi menjadi ruang
sosial di mana praksis lintas agama menemukan bentuk nyatanya. A. Pieris
menegaskan bahwa komunitas ini bukanlah sekadar wadah dialog
antaragama, melainkan gerakan hidup bersama yang berfokus pada
pembebasan total kaum tertindas. Dialog bukan tujuan akhir, tetapi jalan
menuju transformasi hidup manusia. Identitas religius tidak ditemukan di
ruang seminar atau diskusi teologis, melainkan dalam keterlibatan bersama
dalam perjuangan kemanusiaan. Dengan demikian, iman setiap agama
diuji dan dimurnikan melalui keberpihakannya pada yang miskin, sehingga
Komunitas Basis Manusiawi menjadi medan nyata perjumpaan lintas iman

yang menebarkan kasih, keadilan, dan solidaritas sejati.

Menjadikan Kaum Miskin dan Tertindas sebagai Subjek Pembebasan
Adanya perjanjian yang tak terbatalkan antara Allah dan kaum
miskin terutama dalam melawan mamon mengungkapkan bahwa kaum
miskin harus dilihat sebagai mereka yang dipergunakan Allah untuk
membentuk sejarah keselamatan. Kaum miskin tidak boleh dipandang
secara pasif sebagai penerima pelayanan kaum kaya, seolah-olah fungsi
mereka dalam hidup adalah untuk membantu kaum kaya agar jiwa-jiwa

mereka diselamatkan (Pieris, 1996:250).

Vol. 01 No. 02 September 2025 | 197



Mewujudkan Dialog Antaragama di Indonesia (Maximinus Hali Abit)

Merujuk pada pengalaman kaum miskin dalam Kitab Suci, Pieris
kemudian menegaskan bahwa pembebasan dalam Kitab Suci adalah
pengalaman religius kaum miskin di mana mereka dibebaskan oleh cinta
Allah yang menebus, dan buah terakhir dari pembebasan adalah
pengenalan akan Allah yang menyelamatkan. Pembebasan dalam Kitab
Suci adalah perjumpaan kaum miskin (karena sukarela dan dipaksakan)
dengan Allah. Karena itu, pembebasan dalam konteks biblis terwujud
berkat kerja sama Allah dengan umat-Nya yang diikat dalam perjanjian
menjadi satu kenyataan yang menyelamatkan, yang tak terbagi. Usaha
manusia dan prakarsa Allah melebur menjadi usaha pembebasan.

Dengan merujuk pada gambaran kemiskinan dalam Kitab Suci ini,
Pieris kemudian menegaskan bahwa kereligiusan kaum miskin Asia, yang
sebagian besar adalah kaum beragama bukan Kristen dapat menjadi
sumber pewahyuan bagi Gereja-Gereja Asia dalam membentuk suatu
komunitas teologis orang Kristen bersama agama-agama lain yang
membentuk persekutuan dasar manusia dengan kaum miskin, berbagi
warisan kereligiusan yang dilahirkan oleh kemiskinan (sukarela atau
terpaksa) mereka (Pieris, 1996:207-209).

Dalam konteks praksis dialog antaragama di Indonesia dewasa ini,
ada beberapa alasan mendasar mengapa kaum miskin dan tertindas mesti
ditempatkan sebagai subjek dalam praksis pembebasan antaragama.
Pertama, setiap orang dan kelompok memiliki hak atas kebebasan dari
segala bentuk ketidakadilan dan bebas untuk mengembangkan diri secara
penuh. Setiap anggota masyarakat amat membutuhkan kebebasan dari
ancaman dan tekanan, bebas dari kemiskinan yang membelenggunya, serta
bebas untuk berkembang menjadi manusia seutuhnya (Konferensi Wali

Gereja Indonesia, 2003). Akan tetapi, fakta menunjukkan bahwa kaum

198 | Vol. 01 No. 02 September 2025



APOSTOLICUM:

Jurnal Pendidikan Keagamamaan Katolik Ledalero

miskin dan tertindas adalah kelompok masyarakat yang hak atas

kebebasannya untuk mengembangkan diri dan mengusahakan suatu

kehidupan layak selalu dipersulit dan dibuat tidak berdaya di hadapan
sistem kehidupan bersama yang tidak adil dan menindas mereka.

Kaum miskin dan tertindas adalah korban dari suatu sistem
kehidupan bermasyarakat dan tatanan global yang tidak adil, dominatif,
serta mempermiskin kaum tak berdaya. Globalisasi yang memperlebar
jurang ketidakadilan sosial telah mengasingkan masyarakat dari jati
dirinya sebagai subjek atas kehidupan mereka sendiri (Yong-Bock, 1997:
153). Setiap usaha perumusan kebijakan dan pola pembangunan yang
menyangkut hidup kaum miskin dan tertindas seringkali mengabaikan
suara kaum miskin dan tertindas itu sendiri. Upaya pembangunan
masyarakat cenderung mencerminkan dan mengakomodasi kepentingan
para penguasa dan pemodal dengan mengabaikan hak-hak asasi kaum
miskin dan tertindas. Karena pembangunan menjadi monopoli golongan
tertentu, maka pembangunan kurang berakar. Sebab, di mana ada
monopoli di situ ada pola komando, paksaan, pelanggaran hak asasi dan
pihak yang memaksa perubahan sosial itu cenderung mementingkan
program daripada tujuan serta mengutamakan golongannya sendiri
daripada kepentingan umum (Prior, 2000:118).

Dengan itu, usaha pembangunan dan pembebasan masyarakat
justru semakin memperlebar ketidakadilan sosial di tengah masyarakat.
Suatu dialog yang autentik, yang terarah kepada praksis pembebasan kaum
miskin dan tertindas akan sungguh terwujud manakala suara para korban
sungguh-sungguh didengarkan. Para korban mesti ditempatkan sebagai
subjek yang memiliki hak suara istimewa untuk didengarkan. Setiap upaya

pembebasan masyarakat yang efektif dewasa ini hanya mungkin terjadi

Vol. 01 No. 02 September 2025 | 199



Mewujudkan Dialog Antaragama di Indonesia (Maximinus Hali Abit)

bila ia merupakan pilihan sadar dan melibatkan partisipasi aktif mereka
sendiri. Seorang agen “luar” hanya bisa memprakarsai suatu proses refleksi
pembebasan rakyat yang dilancarkan oleh peran serta dan usaha
masyarakat itu sendiri. Partisipasi mereka di dalam gerakan pembebasan
berasal dari suatu kesadaran kritis yang merupakan landasan bagi setiap
perubahan (Neetilal, 1997, 70).

Kedua, pengalaman-pengalaman manusia yang menderita dan
yang berjuang dalam pergumulan kenyataan hidup mereka sedang
membuka cakrawala dan wawasan baru dalam memandang sesama
manusia dan dunia. Kisah masyarakat itu dinamis, tidak statis; kisahnya
tidak dibatasi oleh perumusan ideologis dan politis, tetapi senantiasa
terbuka kepada masa depan. Karena itu, mereka mesti menjadi tuan atas
hidup dan pengalaman mereka sendiri (Yong-Bock, 1997: 151).
Menempatkan para korban sebagai subjek pembebasan akan menantang
dan mengubah perspektif lama atau ideologi-ideologi yang cenderung
eksploitatif dan dominatif, serta dapat menghindari terjadinya suatu praksis
dialog yang menginstrumentalisasi para korban.

Ketiga, menempatkan para korban sebagai subjek berarti kita
mengakui kenyataan sejarah yang mengerikan dan berdarah di mana
agama seringkali dipakai untuk menggerakkan para anggotanya untuk
saling membunuh. Pengakuan akan kekelaman sejarah seperti ini amat
penting, bahkan menjadi prasyarat bagi pembentukan Komunitas Basis
Manusiawi. Alasan mendasarnya ialah bahwa pengakuan dan rekonstruksi
ulang sejarah kelam agama-agama memungkinkan kaum beragama
mengungkapkan secara nyata rasa kemarahan atau malu yang tertekan.
Karena itu, kaum beragama mesti jujur dengan perasaan mereka terhadap

satu sama lain berdasarkan sejarah masa lalu atau realitas masa kini.

200 | Vol. 01 No. 02 September 2025



APOSTOLICUM:

Jurnal Pendidikan Keagamamaan Katolik Ledalero

Dengan itu, rasa saling percaya di antara kaum beragama yang berbeda

sejarah religius dan pengalaman bisa membangun kerja sama. Selain itu,

pengakuan akan kekelaman sejarah akan memungkinkan lahirnya

pertobatan dan pengampunan di mana mereka menyadari bahwa agama

telah memisahkan mereka, kemudian bersedia mencari jalan di mana

agama bisa memungkinkan mereka bekerja bersama dan saling memahami

satu sama lain secara lebih mendalam tanpa prasangka (Knitter, 2008: 211-
212).

Dalam suatu masyarakat multi agama seperti Indonesia di mana
sebagian besar masyarakatnya menjadi korban pemiskinan dan
penindasan, tuntutan untuk menjadikan kaum miskin dan tertindas sebagai
subjek dalam praksis pembebasan mesti diwujudkan dalam suatu
persekutuan hidup bersama dalam satu Komunitas Basis Manusiawi.
Dalam Komunitas Basis Manusiawi ini, kaum miskin Kristiani dan agama-
agama lain merefleksikan bersama kesulitan hidup dan keprihatinan-
keprihatinan mereka serta dengan kekuatan mereka sendiri menentukan
arah perubahan yang hendak dicapai, terutama demi terwujudnya suatu

kemanusiaan penuh.

Kesimpulan

Dalam konteks kehidupan bersama yang ditandai dengan
keberagaman agama, pembebasan masyarakat dari berbagai bentuk
keterbelengguan harus menjadi tanggung jawab bersama lintas agama.
Persoalan-persoalan seperti kemiskinan, ketidakadilan sosial, dan
penindasan atas kelompok tertentu bukanlah masalah yang dialami satu
agama saja, melainkan menyentuh martabat kemanusiaan universal yang

menjadi perhatian semua agama. Karena itu, solusi atas persoalan-

Vol. 01 No. 02 September 2025 | 201



Mewujudkan Dialog Antaragama di Indonesia (Maximinus Hali Abit)

persoalan tersebut tidak dapat dimonopoli oleh satu tradisi iman, tetapi
menuntut keterlibatan kolektif seluruh agama yang hidup dalam
masyarakat Indonesia.

Agar dialog antaragama benar-benar menyentuh persoalan konkret,
perlu diwujudkan bentuk persekutuan hidup bersama dalam Komunitas
Basis Manusiawi. Komunitas ini menjadi ruang perjumpaan antaragama,
tempat kaum miskin dan tertindas dari berbagai latar iman berkumpul,
merefleksikan pengalaman hidup sehari-hari, serta menimba inspirasi dari
kekayaan iman masing-masing. Dalam wadah ini, mereka saling
meneguhkan dan tampil sebagai subjek pembebasan, yang dengan
kebebasan dan tanggung jawab menentukan arah perubahan sosial. Dengan
demikian, Komunitas Basis Manusiawi bukan sekadar forum dialog,
melainkan praksis nyata solidaritas antaragama dalam memperjuangkan

keadilan dan martabat kemanusiaan.

Referensi

Ahmad, N. (2012). Media massa, kepentingan publik dan kekerasan atas
nama agama. Millah: Jurnal Studi Agama, 11(2), 1-20.

Amtiran, A. A., & Kriswibowo, A. (2024). Kepemimpinan agama dan
dialog antaragama: Strategi pembangunan masyarakat multikultural
berbasis moderasi beragama. Jurnal Penelitian Agama Hindu, 8(3),
245-260. Jayapangus Press.

As, K. (2012). Islam dalam globalisasi: Tantangan agama dalam
manajemen keutuhan umat. Millah: Jurnal Studi Agama, 11(2), 45—
60.

Banawiratma, J. B. (2002). Sepuluh agenda pembentukan persekutuan
jemaat-jemaat kontekstual dan berteologi kontekstual. Jurnal Setia,
1(1), 13-25.

202 | Vol. 01 No. 02 September 2025



APOSTOLICUM:
Jurnal Pendidikan Keagamamaan Katolik Ledalero

Banawiratma, J. B. (2001). 10 agenda pastoral transformatif menuju
pemberdayaan kaum miskin dengan perspektif adil gender, ham,
dan lingkungan hidup. Kanisius.

Bevans, S. B. (2010). Teologi dalam perspektif global: sebuah pengantar.
Ledalero.

Bock, K. Y. (1997). Karya misi dan kesetiakawanan Kristus dengan
masyarakat. Dalam G. Kirchberger & J. M. Prior (Eds.), Mengendus
Jejak Allah, Jilid II: Dialog dengan Masyarakat Pinggiran (hlm.
201-220). Nusa Indah.

Creswell, J. W. (2015). Research design: qualitative, quantitative, and
mixed methods approaches (4th ed.). Pearson Education, Inc.

Daven, M. (2013). Agama dan politik: Hubungan yang ambivalen, dialog
versus ‘benturan peradaban’. Jurnal Ledalero, 12(2), 99-120.

Fakih, M. (2008). Runtuhnya teori pembangunan dan globalisasi. Insist
Press.

Hafizi, 1., & Sari, P. K. (2025). Dialog lintas agama perspektif para tokoh.
Al-Anam: Jurnal llmu Pendidikan Islam, 1(2), 34-50.

Hardawiryana, R. (Ed.). (1995). Dokumen sidang-sidang Federasi
Konferensi-Konferensi  Para  Uskup  se-Asia  1970-1991.
Departemen Dokumentasi dan Penerangan KWI.

Hardjana, A. M. (1993). Penghayatan agama: yang otentik dan tidak
otentik. Kanisius.

Hasani, I. (2011). Dokumen kebijakan penghapusan diskriminasi
agama/keyakinan. Pustaka Masyarakat Setara.

Hendropuspito, D. (1984). Sosiologi Agama. Kanisius.

Kleden, L. (2002). Missio ad gentes: Suatu Cara Bermisi Asia Dewasa ini.
Dalam S. B. Bevans & R. Schroeder (Eds.), Misi untuk Abad ke-21
(hlm. 143-158). Puslit Candraditya.

Kleden, P. B. (2003). Teologi terlibat: politik dan budaya dalam terang
teologi. Ledalero.

Kleden, P. B. (2013). Membongkar berhala, membangun sikap ber-Allah:
Spiritualitas terlibat dalam konteks pluralitas agama, sebuah
pengantar. Dalam H. P. Panda (Ed.), Agama-agama dan dialog
antaragama dalam pandangan Kristen (hlm. 15-40). Ledalero.

Vol. 01 No. 02 September 2025 | 203



Mewujudkan Dialog Antaragama di Indonesia (Maximinus Hali Abit)

Knitter, P. F. (2008). Pengantar teologi agama-agama. Kanisius.

Knitter, P. F. (2008). Satu bumi banyak agama: Dialog multi-agama dan
tanggung jawab global. BPK Gunung Mulia.

Konferensi Waligereja Indonesia. (2003). Keadilan sosial bagi semua:
Nota pastoral KWI. KWI.

Madung, O. G. (2014). Negara, agama, dan hak-hak asasi manusia.
Ledalero.

Magnis-Suseno, F. (2008). Etika kebangsaan etika kemanusiaan: 79 tahun
sesudah sumpah pemuda. Kanisius.

Magnis-Suseno, F. (2013). Mengelola negara secara etis. Dalam J. N.
Zakaria, dkk. (Eds.), Teologi politik: Panggilan Gereja di bidang
politik pasca Orde Baru (hlm. 57-70). Oase INTIM.

Muntoha. (2012). Otoritas negara dalam pengaturan kehidupan beragama
di Indonesia: Urgensi ataukah intervensi? Millah: Jurnal Studi
Agama, 11(2), 121-135.

Murdock, P. G. (1965). Culture and society. University of Pittsburgh Press.

Neetilal, J. (1997). Praktik teologi pembebasan di dalam komunikasi
kelompok. Dalam G. Kirchberger & J. M. Prior (Eds.), Mengendus
jejak Allah, Jilid II: Dialog dengan masyarakat pinggiran (hlm.
243-260). Nusa Indah.

Pieris, A. (1992). Inter-religious dialogue and theology of religions: An
Asian paradigm. East Asian Pastoral Review, 29(4), 350-365.

Pieris, A. (1996). Berteologi dalam konteks Asia. Kanisius.

Prakosa, P. (2023). Upaya Gereja mewujudkan dialog antar umat
beragama dalam konteks kemajemukan agama. Danum Pambelum:
Jurnal Teologi dan Musik Gereja, 3(2), 101-115.

Prior, J. M. (1993). Bejana tanah nan indah. Nusa Indah.

Prior, J. M. (2002). Misi untuk abad kedua puluh satu di Asia: Dua sketsa,
tiga kilas balik dan satu teka-teki. Dalam S. B. Bevans & R.
Schroeder (Eds.), Misi untuk abad ke-21 (hlm. 81-102). Puslit
Candraditya.

Puthanangady, P. (1995). Religious education of the non-Christians. East
Asian Pastoral Review, 32(3-4), 233-248.

204 | Vol. 01 No. 02 September 2025



APOSTOLICUM:
Jurnal Pendidikan Keagamamaan Katolik Ledalero

Salim, A. (2008). Perda berbasis agama dan perlindungan konstitusional
penegakan HAM. Jurnal Perempuan untuk Pencerahan dan
Kesetaraan, 60, 15-28.

Sunarko, A. (2005). Bangkit dan bergeraklah! Dokumentasi hasil Sidang
Agung Gereja Katolik Indonesia. Obor.

Sutrisnaatmaka. (1995). Catatan pastoral dialogal atas tulisan: Wawasan
kebangsaan dan hubungan antarpemeluk agama. SAWI, 10, 45—60.

Sutrisno, M. (1996). Agama: Wajah cerah dan wajah pecah. Obor.

Thilakaratne, A. (2000). Globalisasi: Perspektif Buddhisme menyangkut
bidang ekonomi. Dalam G. Kirchberger & J. M. Prior (Eds.), Kirbat
baru bagi anggur baru (hlm. 99—115). Nusa Indah.

Williams, R. (2011). Kemajemukan agama dan kesatuan sosial. Dalam P.
B. Kleden & R. Mirsel (Eds.), Menerobos batas merobohkan
prasangka, Jilid I: Pendasaran dan praksis dialog (hlm. 23-40).
Ledalero.

Vol. 01 No. 02 September 2025 | 205



