
APOSTOLICUM: 
Jurnal Pendidikan Keagamamaan Katolik Ledalero  

Vol. 01 No. 02 September 2025 | 183  
 

 

 

 

MEWUJUDKAN DIALOG ANTARAGAMA DI INDONESIA 

DALAM KOMUNITAS BASIS MANUSIAWI  

    

Maximinus Hali Abit* 
Institut Filsafat dan teknologi Kreatif Ledalero, Indonesia 

*Corresponding author: haliabitmaximinus@gmail.com 

 

Disubmit:24-09-2025; Direvisi: 01-10-2025; Disetujui:02-10-2025 

  

Abstract 

Religious diversity is one of the fundamental characteristics that shape the 

Indonesian national identity. This should be an opportunity to enrich the life of 

Indonesian society. However, the existence of religions often does not reflect the 

deepest essence of their raison d'être. This library research method study aims to 

map the challenges of interreligious relations in Indonesia and the opportunities 

for interreligious dialogue within the Basic Human Community (BHCs). The 

results show that the rise of religious fundamentalism, the process of mass 

impoverishment through globalization, religious formalism, and the politicization 

of religion and the religiousization of politics are some of the challenges in 

interreligious relations in Indonesia. In the face of these challenges, the Basic 

Human Community becomes a dialogical meeting ground for interreligious 

engagement in the pursuit of a more humane, just, and prosperous form of 

coexistence. Interreligious dialogue in the Basic Human Community is not merely 

a forum for the exchange of ideas detached from the concrete realities of society, 

but truly a praxis of collective liberation. Interreligious dialogue within these 

communities is not merely an arena for exchanging ideas detached from the 

concrete realities of society, but truly becomes a praxis of collective liberation. 

Keywords: Religion, dialogue; Indonesia; basic human communities 

 

Abstrak 

 
Keberagaman agama merupakan salah satu karakter dasar yang membentuk jati 

diri nasional bangsa Indonesia. Hal ini semestinya menjadi peluang yang 

mailto:haliabitmaximinus@gmail.com


Mewujudkan Dialog Antaragama di Indonesia (Maximinus Hali Abit) 

184 | Vol. 01 No. 02 September 2025 
 

memperkaya kehidupan bersama masyarakat Indonesia. Akan tetapi, keberadaan 

agama-agama seringkali tidak menunjukkan hakikat terdalam dari alasan 

keberadaannya. Penelitian dengan metode studi pustaka (library research) ini 

bertujuan untuk memetakan tantangan relasi antaragama di Indonesia dan peluang 

terbentuknya dialog antaragama dalam Komunitas Basis Manusiawi. Hasil 

menunjukkan bahwa kebangkitan fundamentalisme agama, proses pemiskinan 

massal melalui globalisasi, formalisme agama, serta politisasi agama dan 

agamaisasi politik adalah sejumlah tantangan dalam relasi antaragama di 

Indonesia. Di hadapan tantangan-tantangan ini, Komunitas Basis Manusiawi 

menjadi medan perjumpaan dialogal antaragama untuk memperjuangkan suatu 

bentuk kehidupan bersama yang lebih manusiawi, adil, dan sejahtera. Dialog 

antaragama dalam Komunitas Basis Manusiawi tidak sekadar menjadi ajang 

pertukaran gagasan yang terlepas dari realitas konkret masyarakat, tetapi sungguh 

menjadi sebuah praksis pembebasan bersama.  

 

Kata Kunci: Agama, dialog; Indonesia; komunitas basis manusiawi 

Pendahuluan 

Agama merupakan unsur penting dalam kebudayaan manusia. 

Pengalaman akan Yang Ilahi selalu diungkapkan melalui simbol-simbol 

budaya, misalnya bahasa, pakaian, dan alat-alat peribadatan (Sutrisno, 

1996). Selain itu, agama berfungsi sebagai kekuatan penggerak perubahan. 

Ia dapat menjadi inisiator dan promotor transformasi hidup manusia 

(Hendropuspito, 1984). Dengan demikian, agama memiliki potensi kritis 

sekaligus inovatif karena berakar pada nilai-nilai transenden (Daven, 

2013). 

Namun, agama juga dapat berubah menjadi kekuatan destruktif. 

Sering kali agama diabsolutkan dan dipaksakan kepada kelompok lain 

yang berbeda keyakinan. Sejak era reformasi 1998, muncul kelompok 

ekstrem-fundamentalis yang mengekspresikan diri secara terbuka melalui 

tulisan maupun tindakan intoleran terhadap minoritas (Suseno, 2013). 

Dalam kondisi ini, agama kerap terlibat dalam konflik dan dianggap gagal 

memberi kontribusi nyata bagi pembebasan masyarakat. Ia hanya menjadi 



APOSTOLICUM: 
Jurnal Pendidikan Keagamamaan Katolik Ledalero  

Vol. 01 No. 02 September 2025 | 185  
 

simbol luar agar seseorang dianggap warga yang baik (Sutrisnaatmaka, 

1995).  

Akibatnya, agama terpisah dari kehidupan sehari-hari dan menjadi 

asing. Para Uskup Indonesia menegaskan bahwa runtuhnya keadaban 

publik berakar dari iman yang tidak lagi menjadi sumber inspirasi 

kehidupan nyata. Praktik iman cenderung berhenti pada simbol dan 

upacara, sementara masalah besar seperti kemiskinan, ketidakadilan, 

korupsi, pelecehan martabat manusia, dan krisis ekologi tetap menggurita 

(Konferensi Waligereja Indonesia [KWI], 2003). 

Fenomena konflik atas nama agama dan klaim bahwa agama tidak 

relevan bagi kehidupan nyata menunjukkan adanya krisis dalam praktik 

keberagamaan. Krisis ini tidak hanya terjadi pada satu agama, melainkan 

pada semua agama. Karena itu, dialog dan kerja sama lintas agama tanpa 

prasangka menjadi kebutuhan mendesak (Williams, 2011).  

Beberapa penelitian menunjukkan bahwa dialog antaragama telah 

dilakukan di Indonesia. Prakosa menemukan bahwa dialog karya dan 

teologis menjadi model dominan di Kabupaten Kapuas, sementara dialog 

pengalaman iman belum berkembang (Prakosa, 2023). Penelitian Amtiran 

dan Kriswobowo menegaskan bahwa pendekatan inklusif penting untuk 

mencegah konflik dan menjaga keutuhan masyarakat multikultural 

(Amtiran & Kriswobowo, 2024). Illu et al. (2024) menunjukkan bahwa 

kerja sama sosial-kemanusiaan efektif membangun relasi harmonis di 

Sulawesi Barat (Illu et al., 2024). Sementara itu, Hafizi dan Sari (2025) 

menekankan pentingnya dialog emansipatoris yang berorientasi pada 

kesetaraan hak dan pembebasan sosial (Hafizi & Sari, 2025). 

Penelitian-penelitian tersebut membuktikan adanya praktik dialog 

antaragama di Indonesia. Namun, belum ada yang secara eksplisit 



Mewujudkan Dialog Antaragama di Indonesia (Maximinus Hali Abit) 

186 | Vol. 01 No. 02 September 2025 
 

menunjukkan wadah konkret yang dapat menjadi ruang perjumpaan 

antaragama sekaligus praksis pembebasan sosial. Di sinilah letak kebaruan 

penelitian ini, yakni menawarkan Komunitas Basis Manusiawi sebagai 

model dialog yang tidak hanya bersifat konseptual, tetapi juga praksis, 

yang menjawab langsung tantangan keberagamaan di Indonesia. 

Berdasarkan itu, penelitian ini diajukan dengan hipotesis bahwa 

Komunitas Basis Manusiawi dapat menjadi model dialog antaragama yang 

efektif, karena mampu menghimpun umat lintas agama dalam refleksi 

bersama atas persoalan konkret kehidupan dan mendorong mereka tampil 

sebagai subjek pembebasan sosial. Dengan menyadari kompleksitas krisis 

kehidupan beragama sekaligus peluang kerja sama lintas agama, penelitian 

ini bertujuan menjawab dua pertanyaan pokok: (1) apa saja tantangan 

kehidupan beragama di Indonesia, terutama dalam membina relasi 

harmonis dan memecahkan persoalan bersama sebagai satu bangsa? dan 

(2) bagaimana perwujudan model dialog antaragama di Indonesia melalui 

Komunitas Basis Manusiawi? 

 

Metode 

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif dengan metode 

studi pustaka (library research). Sumber data diperoleh dari dokumen 

Gereja Katolik, buku, serta artikel jurnal akademik yang membahas 

kehidupan beragama di Indonesia, usaha dialog antaragama, dan gagasan 

Komunitas Basis Manusiawi lintas agama. Pendekatan interpretatif dipilih 

karena memungkinkan peneliti menafsirkan realitas sosial-keagamaan 

melalui kajian literatur dan refleksi teologis. Creswell menegaskan bahwa 

dokumen merupakan sumber penting dalam penelitian kualitatif karena 



APOSTOLICUM: 
Jurnal Pendidikan Keagamamaan Katolik Ledalero  

Vol. 01 No. 02 September 2025 | 187  
 

menyajikan data teks yang dapat dianalisis secara mendalam (Creswell, 

2015). 

Data dianalisis dengan teknik analisis isi untuk menelaah gagasan 

pokok dan pesan utama dalam dokumen, serta analisis tematik untuk 

mengelompokkan data ke dalam tema-tema besar, antara lain: tantangan 

kehidupan beragama di Indonesia, model dialog antaragama yang 

berkembang, dan peran Komunitas Basis Manusiawi (Creswell, 2015). 

Hasil analisis kemudian diinterpretasikan dalam kerangka teologi 

kontekstual untuk menghasilkan pemahaman kritis tentang praksis dialog 

antaragama yang relevan bagi konteks Indonesia masa kini.   

Hasil dan Pembahasan 

Tantangan Kehidupan Beragama di Indonesia 

Kebangkitan Fundamentalisme Agama 

Salah satu tantangan yang sungguh mengancam kehidupan 

masyarakat Indonesia dewasa ini adalah kebangkitan fundamentalisme 

agama. Fundamentalisme agama tidak hanya terdapat dalam satu agama. 

Ia adalah fenomena yang dapat terjadi dalam setiap agama. Pada dasarnya, 

ada dua faktor penyebab munculnya fundamentalisme agama.  

Pertama, klaim sebuah agama atas kemutlakan, kesahihan 

universal dan superioritas kebenaran yang dianutnya atas agama-agama 

lain, serta menjadikan agamanya sebagai tolok ukur bagi semua orang. 

Dalam hal ini, agama yang adalah bentuk pelembagaan pengalaman 

keagamaan manusia, yang pada dasarnya terbatas, berubah menjadi sebuah 

ideologi tertutup yang totaliter. Kaum fundamentalis berkeyakinan bahwa 

mereka memiliki kebenaran mutlak yang tidak boleh dipertanyakan oleh 

siapapun (Leo Kleden, 2002). Atas keyakinan itu, kaum fundamentalis 



Mewujudkan Dialog Antaragama di Indonesia (Maximinus Hali Abit) 

188 | Vol. 01 No. 02 September 2025 
 

merumuskan segala sesuatu dalam terminologi-terminologi yang serba 

mutlak, kemudian dipaksakan kepada semua orang. Karena itu, keberadaan 

agama-agama lain dipandang sebagai sebuah gangguan dan ancaman bagi 

eksistensi mereka (Suseno, 2008:  25). 

Kedua, fundamentalisme agama muncul sebagai reaksi terhadap 

aneka perubahan yang dibawa oleh globalisasi. Globalisasi yang menyata 

dalam revolusi teknologi informasi, transportasi, serta ekonomi telah 

menghadirkan sekian banyak pandangan yang berbeda secara serentak. Ia 

menawarkan pelbagai nilai, pandangan hidup, serta gaya hidup baru, yang 

menuntut manusia zaman ini menenun kehidupannya secara kreatif. 

Agama, dengan segala perangkat sistem nilai yang dimilikinya tidak lagi 

menjadi satu-satunya kerangka referensi bagi seorang pribadi manusia atau 

suatu kelompok masyarakat dalam menafsir atau memaknai pelbagai 

peristiwa dalam hidupnya. Pada dasarnya, kaum fundamentalis 

memandang aneka perubahan yang dibawa oleh arus globalisasi sebagai 

sesuatu yang mengancam jati diri keberagamaan mereka. Mereka resah, 

takut, dan belum siap dengan arus perubahan tersebut. Mereka kemudian 

mengalami kebingungan orientasi, yang berujung pada sikap menutup diri 

terhadap yang lain serta melahirkan perasaan benci yang mendalam 

terhadap segala hal yang dianggap kafir dan sesat, serta terhadap sikap-

sikap sekuler dan kenikmatan-kenikmatan duniawi yang menggoda (Budi 

Kleden, 2003: 15). 

 

Proses Pemiskinan Massal Melalui Globalisasi 

Terlepas dari segala prestasi yang dibawa oleh arus globalisasi, 

karakteristik yang tidak dikehendaki dari globalisasi di bidang ekonomi 

pasar adalah kecenderungan dasariahnya yang menekan kaum yang lebih 



APOSTOLICUM: 
Jurnal Pendidikan Keagamamaan Katolik Ledalero  

Vol. 01 No. 02 September 2025 | 189  
 

lemah dan melecehkan hak-hak asasi mereka (Thilakaratne, 2000: 50). 

Kapitalisme global yang dibawa oleh globalisasi telah menyebabkan 

eksploitasi manusia dan lingkungan hidup, menciptakan ketergantungan 

ekonomi, dan keterbelakangan rakyat dunia ketiga (Nugroho, 2001: 130).  

Di tingkat mikro, pada sektor ekonomi, ekonomi pasar kapitalis menjadi 

sumber marginalisasi kelompok-kelompok ekonomi kecil. Karena itu, ia 

dicurigai sebagai sebuah imperialisme dan kolonialisme gaya baru (Fakih, 

2008:211). Dalam sistem ekonomi pasar yang kapitalistik, indikator utama 

keberhasilan tindakan manusia adalah prinsip untung-rugi, efisiensi, serta 

kepuasan konsumen. Apabila ketiga indikator ini diperlakuan secara 

mutlak, maka ketiganya dapat berujung pada usaha pemiskinan dan 

pendepakan kaum marginal dan tak berdaya ke wilayah pinggiran 

kehidupan serta adanya penyangkalan terhadap nilai-nilai kemanusiaan 

(Thilakaratne, 2000:44). Proses pemiskinan kaum miskin lewat sistem 

ekonomi pasar kapitalis ini telah menciptakan ketidakadilan dan 

kesenjangan sosio-ekonomi secara terstruktur dan massif (Sidang Pleno 

Ke-8 FABC, 2006). 

Dalam Konferensi Bank Dunia di Jakarta pada tanggal 23 

September 2014, Rodrigo A. Chaves, Kepala Perwakilan Bank Dunia 

untuk Indonesia mengungkapkan suatu paradoks besar dalam 

pembangunan ekonomi Indonesia. Rodrigo menjelaskan bahwa di satu sisi, 

Indonesia telah berkembang pesat hingga menjadi satu-satunya negara di 

Asia Tenggara yang bergabung dalam kelompok 20 negara dengan produk 

domestik bruto terbesar di dunia. Akan tetapi, pertumbuhan ekonomi 

Indonesia yang cukup tinggi beberapa tahun terakhir belum mampu 

menurunkan tingkat kemiskinan secara signifikan. Usaha pembangunan 

ekonomi bangsa telah menciptakan ketimpangan yang semakin tajam 



Mewujudkan Dialog Antaragama di Indonesia (Maximinus Hali Abit) 

190 | Vol. 01 No. 02 September 2025 
 

dengan kondisi riil masyarakat yang miskin. Ketimpangan ini membuat 

orang-orang miskin menjadi makin sulit untuk keluar dari belenggu 

kemiskinan (Kompas, 24/9/2014). 

 

Formalisme Agama 

 Formalisme agama merujuk pada bentuk penghayatan kehidupan 

beragama yang bersifat formalistis dan legalistis serta kurang dihayati 

sebagai nilai dan sikap hidup pribadi maupun kelompok dalam kehidupan 

sehari-hari (Bahan Sidang Agung Gereja Katolik Indonesia, 2005). Dalam 

formalisme agama terdapat jurang antara praktik peribadatan dengan 

perwujudan iman dalam masyarakat. Formalisme agama dapat juga 

diartikan sebagai suatu bentuk penghayatan kehidupan agama yang 

terlepas dari religiositas (pengalaman akan Yang Transenden, Allah 

sendiri) dan tidak dijiwai spiritualitas (penghayatan Roh Allah dalam hidup 

nyata). Agama sebatas menjadi agama ajaran atau agama dogma yang 

formalistis, legalistis, serta munafik.  Agus M. Hardjana (1993:76) 

melukiskan secara gamblang fenomena formalisme agama demikian: 

“Agama hanya sibuk dengan dogma, doktrin, ajaran, tetapi tidak 

bersentuhan dengan Allah. Agama sibuk dengan ibadat, kultus, upacara 

keagamaan, tetapi tidak berhasil meningkatkan hubungan manusia dengan 

Allah. Agama sibuk dengan berbagai istilah dan kata moral, etika, perintah, 

dan peraturan perilaku agama, tetapi tidak membuat manusia menjadi lebih 

baik.” 

Formalisme agama amat kental dalam praktik keagamaan di 

Indonesia. Masyarakat Indonesia mengklaim diri sebagai bangsa religius, 

karena memiliki keanekaragaman agama yang diakui dan dijamin 

keberadaannya oleh Pancasila sebagai dasar negara dan UUD 1945 sebagai 



APOSTOLICUM: 
Jurnal Pendidikan Keagamamaan Katolik Ledalero  

Vol. 01 No. 02 September 2025 | 191  
 

konstitusi negara. Selain itu, masyarakat Indonesia dikenal sebagai orang-

orang yang taat beragama. Akan tetapi, sebuah ironi besar terungkap dalam 

kehidupan nyata bahwa bangsa Indonesia masih dililit persoalan korupsi; 

kekerasan dan teror masih mewarnai relasi antarpribadi dan kelompok 

masyarakat; penindasan dan eksploitasi terhadap kaum miskin, tak 

berdaya, kaum perempuan, serta lingkungan hidup oleh kaum berkuasa 

masih sering terjadi. Semua persoalan di atas menunjukkan bahwa di 

tingkat praksis, kaum beragama di Indonesia seringkali melakukan 

tindakan yang bertentangan dengan nilai-nilai dan ajaran-ajaran agama. 

Atas dasar praktik kehidupan beragama seperti inilah, para peserta Sidang 

Agung Gereja Katolik Indonesia tahun 2005 secara tegas menyatakan 

bahwa salah satu sebab munculnya ketidakadaban publik di Indonesia 

adalah formalisme agama. “Bangsa ini adalah bangsa yang nampak 

religius. Tempat-tempat ibadah biasanya dibanjiri orang. Tetapi seringkali 

penghayatan keagamaan itu berhenti di tempat-tempat ibadah itu saja. 

Dalam kehidupan sehari-hari, orang beragama melakukan hal-hal yang 

sebenarnya bertentangan dengan yang diajarkan oleh agamanya” (Bahan 

Sidang Agung Gereja Katolik Indonesia, 2005). Pernyataan ini 

menyingkapkan bahwa yang tergolong dalam formalisme agama tidak 

hanya kaum beragama yang terlibat dalam pelbagai tindak kejahatan dalam 

kehidupan sehari-hari, tetapi juga termasuk kaum beragama yang egoistis, 

tidak peduli atau tidak mau terlibat dalam perjuangan pembebasan dan 

transformasi masyarakat dari keterbelengguan hidupnya. Kaum beragama 

yang egoistis, tidak peduli dengan sesama, serta tidak terlibat dalam 

praksis pembebasan dan transformasi masyarakat, pada dasarnya berusaha 

untuk mengejar kesalehan pribadi yang individualistik, mengabaikan 

realitas kehidupan sosial masyarakat dan amat menekankan keselamatan 



Mewujudkan Dialog Antaragama di Indonesia (Maximinus Hali Abit) 

192 | Vol. 01 No. 02 September 2025 
 

akhirat. Di tangan kaum beragama seperti ini, agama hanya sebagai sebuah 

tindakan ritualisme-eksibisionistik. Agama hadir dalam bentuk asesoris 

dan pakaian yang penuh nilai estetika dan berorientasi pasar. Pelaksanaan 

upacara keagamaan bukan merupakan perwujudan spiritualitas, melainkan 

produk yang dikonsumsi dalam rangka identifikasi diri dan dinikmati 

sebagai tontonan atau hiburan (As, 2012). 

 

Politisasi Agama dan Agamaisasi Politik 

 Politisasi agama adalah upaya memanfaatkan agama sebagai alat 

untuk mencapai tujuan-tujuan politik tertentu, baik yang dilakukan oleh 

orang perorangan maupun oleh kelompok atau institusi tertentu (Muntoha, 

2012). Dalam politisasi agama, tujuan politik yang diperjuangkan 

bukanlah kesejahteraan bersama suatu masyarakat, tetapi lebih pada 

penggunaan agama sebagai mesin politik di tangan segelintir orang untuk 

mencapai atau mempertahankan kekuasaan. Sementara itu, agamaisasi 

politik diartikan sebagai upaya memanfaatkan politik untuk tujuan-tujuan 

partikular dari agama-agama tertentu, agar diberlakukan bagi seluruh 

warga negara. Dalam hal ini, agama mendominasi dan menggiring politik 

untuk kepentingan agama tertentu (Madung, 2014, ix). Dalam agamaisasi 

politik, yang diperjuangkan bukanlah nilai-nilai universal seperti 

kemanusiaan, keadilan dan solidaritas, tetapi lebih pada hegemoni agama 

tertentu dalam ruang publik politis melalui penetapan kebijakan-kebijakan 

publik yang berbasis agama tertentu. 

 Dalam konteks Asia, bahaya politisasi agama dan agamaisasi 

politik sudah diungkapkan oleh para uskup Asia dalam kesempatan 

lokakarya teologi dialog antaragama: “…di berbagai negara Asia makin 

deraslah arus memperalat agama demi maksud-maksud politik, atau 



APOSTOLICUM: 
Jurnal Pendidikan Keagamamaan Katolik Ledalero  

Vol. 01 No. 02 September 2025 | 193  
 

menggunakan agama untuk memperoleh, melestarikan dan bahkan 

mengesahkan kekuatan politik…... Dalam situasi-situasi lain lagi negara 

menyesuaikan diri dengan kekuatan-kekuatan keagamaan yang 

fundamentalis dan bernada memaksa, melecehkan keadilan dan kewajaran 

terhadap kelompok-kelompok lain dalam masyarakat itu juga (Dokumen 

Sidang-Sidang Federasi Konferensi-Konferensi Para Uskup Se-Asia 1970-

1999, 1995:520). 

 Di Indonesia, sejak Reformasi 1998, muncul berbagai ekspresi 

kebangkitan agama sebagai kekuatan politik. Bersamaan dengan 

diterapkannya kebijakan otonomi daerah, muncul pula pelbagai peraturan 

negara di tingkat lokal yang berbasis agama, seperti Perda Injil di Kota 

Manokwari-Papua Barat dan Perda berbasis syariat yang disahkan oleh 

DPRD (Salim, 2008). serta Surat Keputusan, Instruksi, dan Surat Edaran 

yang dikeluarkan oleh Gubernur, Bupati dan Wali Kota. Masyarakat lokal 

yang berakar pada ideologi, budaya, etnis, agama, dan kelas sosial tertentu 

menjadi terkotak-kotak dalam beragam identitas yang eksklusif. Identitas 

masyarakat lokal yang beragam dan eksklusif ini kemudian dimanfaatkan 

oleh para elit politik untuk menopang legitimasi kekuasaan (Ahmad, 

2012). 

 Selain pelbagai peraturan negara di tingkat lokal seperti yang 

sudah disebutkan di atas, terdapat juga peraturan negara lainnya yang 

diskriminatif, yaitu Peraturan Bersama Menteri Agama dan Menteri Dalam 

Negeri No. 9 dan 8 tahun 2006 tentang pedoman pelaksanaan tugas kepala 

daerah/wakil kepala daerah dalam pemeliharaan kerukunan umat 

beragama, pemberdayaan forum kerukunan umat beragama, dan pendirian 

rumah ibadat (Hasani, 2011); dan Surat Keputusan Bersama Tiga Menteri, 

Nomor 3 Tahun 2008, Nomor; Kep-033/A/JA/6/2008, Nomor: 199 Tahun 



Mewujudkan Dialog Antaragama di Indonesia (Maximinus Hali Abit) 

194 | Vol. 01 No. 02 September 2025 
 

2008 tentang peringatan dan perintah kepada penganut, anggota, dan/atau 

anggota pengurus Jemaat Ahmadyah Indonesia dan warga masyarakat 

(Hasani & Naipospos, 2011:39). 

 Menurut Ahmad Suady, direktur eksekutif The Wahid Institute, 

beberapa Perda berbasis syariat yang diundangkan oleh sejumlah provinsi 

dan kabupaten/kota di Indonesia pada umumnya ditujukan untuk 

kepentingan politik jangka pendek elit politik di daerah, yaitu agar terpilih 

kembali pada periode jabatan berikutnya. Hasil penelitian oleh Lembaga 

Kajian Keislaman dan Kemasyarakatan (LK3), sebuah LSM di 

Banjarmasin, Kalimantan Selatan menyebutkan bahwa Perda berbasis 

syariat kerapkali digunakan sebagai alat untuk kepentingan pencitraan elit 

politik yang sedang berkuasa dan untuk mempertahankan tingkat 

kepercayaan publik terhadap penguasa eksekutif dan lembaga legislatif 

suatu wilayah. Bagi partai politik, perjuangan terbentuknya Perda berbasis 

syariat menjadi modal politik yang cukup signifikan untuk menggaet hati 

pemilih Muslim pada saat pemilu (Salim, 2008).  

 

Dialog Antaragama Dalam Komunitas Basis Manusiawi 

Komunitas Basis Manusiawi sebagai Persekutuan Hidup Lintas Agama 

Agama-agama di dunia merupakan tanda keterbukaan manusia 

kepada Allah. Setiap agama menampakkan cara unik dalam menanggapi 

misteri Ilahi yang tak dapat dipasung dalam satu bentuk pengungkapan 

tertentu. Dalam keberagaman inilah, agama-agama menjadi sarana bagi 

manusia untuk mengalami kekayaan misteri pewahyuan diri Allah. 

Keanekaragaman ini akan menjadi berkat ketika agama-agama berjumpa 

dalam keterbukaan dan membangun persekutuan hidup bersama, di mana 



APOSTOLICUM: 
Jurnal Pendidikan Keagamamaan Katolik Ledalero  

Vol. 01 No. 02 September 2025 | 195  
 

perbedaan justru menjadi peluang untuk saling belajar dan memperkaya 

satu sama lain (Puthanangady, 1995). 

Paul F. Knitter menegaskan bahwa agama-agama dipanggil untuk 

bersekutu, bukan untuk membentuk agama tunggal, melainkan 

membangun suatu komunitas dialogis di antara berbagai komunitas 

(Knitter, 2008:9). Gagasan ini relevan dalam masyarakat multiagama, di 

mana agama sering kali berperan ganda: menjadi sumber konflik sekaligus 

sumber kekuatan profetis bagi perdamaian dan kemanusiaan (Dokumen 

FABC 1970–1999, 1995:520). Agar dialog antaragama tidak berhenti pada 

pertukaran ide yang terpisah dari realitas sosial, maka dialog tersebut perlu 

diwujudkan dalam persekutuan hidup konkret. Persekutuan ini menjadi 

ruang di mana agama-agama tidak lagi menjadi sumber perpecahan, 

melainkan sarana untuk membangun keutuhan dan pembebasan manusia 

(Dokumen FABC 1970–1999, 1995:136). 

Dalam konteks ini, Aloysius Pieris memperkenalkan konsep 

Komunitas Basis Manusiawi (Basic Human Community). Menurutnya, 

dialog antaragama di Asia harus berpijak pada kenyataan kemiskinan dan 

keberagaman agama. Karena itu, Pieris menyoroti tiga aspek penting: 

kaum miskin Asia (the poor), daya pembebasan agama-agama Asia (the 

liberational thrust), dan Komunitas Basis Manusiawi sebagai wadah sosial 

tempat refleksi teologis tentang agama-agama menemukan bentuknya 

secara konkret (Pieris, 1992). 

Komunitas Basis Manusiawi ditandai oleh keberadaannya sebagai 

persekutuan lintas agama di tingkat akar rumput. Anggotanya terdiri dari 

orang miskin, tersingkir, dan tak berdaya yang bersama-sama berjuang 

keluar dari belenggu kemiskinan dan penindasan. Landasan perjuangan 

mereka adalah nilai-nilai manusiawi dan penghargaan terhadap nilai-nilai 



Mewujudkan Dialog Antaragama di Indonesia (Maximinus Hali Abit) 

196 | Vol. 01 No. 02 September 2025 
 

religius setiap agama (Banawiratma, 2002). Dalam komunitas ini, mereka 

membangun kepedulian bersama terhadap persoalan hidup dan 

memperjuangkan kehidupan yang lebih adil, manusiawi, dan merdeka 

(Banawiratma, 2001:13–14). 

Dengan demikian, Komunitas Basis Manusiawi menjadi wadah 

yang nyata bagi pelaksanaan dialog antaragama dalam berbagai bentuknya. 

Di sini, umat beriman dapat saling berjumpa dalam kehidupan sehari-hari 

(dialog kehidupan), bekerja sama demi nilai-nilai kemanusiaan (dialog 

karya), berdiskusi dan saling menyadarkan tentang persoalan bersama 

(dialog para ahli), serta saling berbagi pengalaman iman (dialog 

pengalaman keagamaan). Dalam jalinan relasi lintas iman yang konkret ini, 

dialog antaragama tidak hanya menjadi wacana, tetapi sebuah praksis yang 

memperjuangkan pembebasan, keadilan, dan keutuhan hidup manusia di 

tengah masyarakat yang miskin dan tertindas.  

 

Dialog Antaragama sebagai Praksis Pembebasan dalam Komunitas Basis 

Manusiawi 

Dalam konteks masyarakat multiagama seperti Indonesia, dialog 

antaragama perlu berakar pada praksis pembebasan bersama. Dialog tidak 

boleh berhenti pada tataran wacana, doa bersama, atau perayaan ritual yang 

indah, tetapi harus berbuah pada tindakan nyata yang membebaskan 

manusia dari penindasan dan ketidakadilan (Knitter, 2008:123). Praksis ini 

menjadi pusat dan jiwa dialog, sebab tanpa keterarahan pada pembebasan 

konkret, dialog antaragama akan kehilangan daya transformatifnya. 

Kehidupan beragama di Indonesia sering kali menampakkan 

wajah yang berbeda dari cita-cita dasarnya. Agama lebih tampil sebagai 

lembaga yang terjebak dalam struktur kekuasaan, bahkan kadang menjadi 

alat penindasan dan sumber konflik sosial. Dalam situasi globalisasi 



APOSTOLICUM: 
Jurnal Pendidikan Keagamamaan Katolik Ledalero  

Vol. 01 No. 02 September 2025 | 197  
 

ekonomi yang memiskinkan sebagian besar masyarakat, agama justru 

gagal menghadirkan diri sebagai kekuatan moral yang membela martabat 

manusia. Karena itu, dialog antaragama harus bertransformasi menjadi 

gerakan lintas iman yang menumbuhkan solidaritas nyata bagi kaum 

miskin dan tertindas. Praksis bersama ini bukan sekadar pilihan etis, 

melainkan panggilan iman untuk mengubah struktur sosial yang menindas 

(Knitter, 2008:129). 

Dalam terang itu, Komunitas Basis Manusiawi menjadi ruang 

sosial di mana praksis lintas agama menemukan bentuk nyatanya. A. Pieris 

menegaskan bahwa komunitas ini bukanlah sekadar wadah dialog 

antaragama, melainkan gerakan hidup bersama yang berfokus pada 

pembebasan total kaum tertindas. Dialog bukan tujuan akhir, tetapi jalan 

menuju transformasi hidup manusia. Identitas religius tidak ditemukan di 

ruang seminar atau diskusi teologis, melainkan dalam keterlibatan bersama 

dalam perjuangan kemanusiaan. Dengan demikian, iman setiap agama 

diuji dan dimurnikan melalui keberpihakannya pada yang miskin, sehingga 

Komunitas Basis Manusiawi menjadi medan nyata perjumpaan lintas iman 

yang menebarkan kasih, keadilan, dan solidaritas sejati. 

  

Menjadikan Kaum Miskin dan Tertindas sebagai Subjek Pembebasan 

Adanya perjanjian yang tak terbatalkan antara Allah dan kaum 

miskin terutama dalam melawan mamon mengungkapkan bahwa kaum 

miskin harus dilihat sebagai mereka yang dipergunakan Allah untuk 

membentuk sejarah keselamatan. Kaum miskin tidak boleh dipandang 

secara pasif sebagai penerima pelayanan kaum kaya, seolah-olah fungsi 

mereka dalam hidup adalah untuk membantu kaum kaya agar jiwa-jiwa 

mereka diselamatkan (Pieris, 1996:250). 



Mewujudkan Dialog Antaragama di Indonesia (Maximinus Hali Abit) 

198 | Vol. 01 No. 02 September 2025 
 

 Merujuk pada pengalaman kaum miskin dalam Kitab Suci, Pieris 

kemudian menegaskan bahwa pembebasan dalam Kitab Suci adalah 

pengalaman religius kaum miskin di mana mereka dibebaskan oleh cinta 

Allah yang menebus, dan buah terakhir dari pembebasan adalah 

pengenalan akan Allah yang menyelamatkan. Pembebasan dalam Kitab 

Suci adalah perjumpaan kaum miskin (karena sukarela dan dipaksakan) 

dengan Allah. Karena itu, pembebasan dalam konteks biblis terwujud 

berkat kerja sama Allah dengan umat-Nya yang diikat dalam perjanjian 

menjadi satu kenyataan yang menyelamatkan, yang tak terbagi. Usaha 

manusia dan prakarsa Allah melebur menjadi usaha pembebasan.  

Dengan merujuk pada gambaran kemiskinan dalam Kitab Suci ini, 

Pieris kemudian menegaskan bahwa kereligiusan kaum miskin Asia, yang 

sebagian besar adalah kaum beragama bukan Kristen dapat menjadi 

sumber pewahyuan bagi Gereja-Gereja Asia dalam membentuk suatu 

komunitas teologis orang Kristen bersama agama-agama lain yang 

membentuk persekutuan dasar manusia dengan kaum miskin, berbagi 

warisan kereligiusan yang dilahirkan oleh kemiskinan (sukarela atau 

terpaksa) mereka (Pieris, 1996:207-209). 

Dalam konteks praksis dialog antaragama di Indonesia dewasa ini, 

ada beberapa alasan mendasar mengapa kaum miskin dan tertindas mesti 

ditempatkan sebagai subjek dalam praksis pembebasan antaragama. 

Pertama, setiap orang dan kelompok memiliki hak atas kebebasan dari 

segala bentuk ketidakadilan dan bebas untuk mengembangkan diri secara 

penuh. Setiap anggota masyarakat amat membutuhkan kebebasan dari 

ancaman dan tekanan, bebas dari kemiskinan yang membelenggunya, serta 

bebas untuk berkembang menjadi manusia seutuhnya (Konferensi Wali 

Gereja Indonesia, 2003). Akan tetapi, fakta menunjukkan bahwa kaum 



APOSTOLICUM: 
Jurnal Pendidikan Keagamamaan Katolik Ledalero  

Vol. 01 No. 02 September 2025 | 199  
 

miskin dan tertindas adalah kelompok masyarakat yang hak atas 

kebebasannya untuk mengembangkan diri dan mengusahakan suatu 

kehidupan layak selalu dipersulit dan dibuat tidak berdaya di hadapan 

sistem kehidupan bersama yang tidak adil dan menindas mereka. 

Kaum miskin dan tertindas adalah korban dari suatu sistem 

kehidupan bermasyarakat dan tatanan global yang tidak adil, dominatif, 

serta mempermiskin kaum tak berdaya. Globalisasi yang memperlebar 

jurang ketidakadilan sosial telah mengasingkan masyarakat dari jati 

dirinya sebagai subjek atas kehidupan mereka sendiri (Yong-Bock, 1997: 

153). Setiap usaha perumusan kebijakan dan pola pembangunan yang 

menyangkut hidup kaum miskin dan tertindas seringkali mengabaikan 

suara kaum miskin dan tertindas itu sendiri. Upaya pembangunan 

masyarakat cenderung mencerminkan dan mengakomodasi kepentingan 

para penguasa dan pemodal dengan mengabaikan hak-hak asasi kaum 

miskin dan tertindas. Karena pembangunan menjadi monopoli golongan 

tertentu, maka pembangunan kurang berakar. Sebab, di mana ada 

monopoli di situ ada pola komando, paksaan, pelanggaran hak asasi dan 

pihak yang memaksa perubahan sosial itu cenderung mementingkan 

program daripada tujuan serta mengutamakan golongannya sendiri 

daripada kepentingan umum (Prior, 2000:118). 

 Dengan itu, usaha pembangunan dan pembebasan masyarakat 

justru semakin memperlebar ketidakadilan sosial di tengah masyarakat. 

Suatu dialog yang autentik, yang terarah kepada praksis pembebasan kaum 

miskin dan tertindas akan sungguh terwujud manakala suara para korban 

sungguh-sungguh didengarkan. Para korban mesti ditempatkan sebagai 

subjek yang memiliki hak suara istimewa untuk didengarkan. Setiap upaya 

pembebasan masyarakat yang efektif dewasa ini hanya mungkin terjadi 



Mewujudkan Dialog Antaragama di Indonesia (Maximinus Hali Abit) 

200 | Vol. 01 No. 02 September 2025 
 

bila ia merupakan pilihan sadar dan melibatkan partisipasi aktif mereka 

sendiri. Seorang agen “luar” hanya bisa memprakarsai suatu proses refleksi 

pembebasan rakyat yang dilancarkan oleh peran serta dan usaha 

masyarakat itu sendiri. Partisipasi mereka di dalam gerakan pembebasan 

berasal dari suatu kesadaran kritis yang merupakan landasan bagi setiap 

perubahan (Neetilal, 1997, 70). 

Kedua, pengalaman-pengalaman manusia yang menderita dan 

yang berjuang dalam pergumulan kenyataan hidup mereka sedang 

membuka cakrawala dan wawasan baru dalam memandang sesama 

manusia dan dunia. Kisah masyarakat itu dinamis, tidak statis; kisahnya 

tidak dibatasi oleh perumusan ideologis dan politis, tetapi senantiasa 

terbuka kepada masa depan. Karena itu, mereka mesti menjadi tuan atas 

hidup dan pengalaman mereka sendiri (Yong-Bock, 1997: 151). 

Menempatkan para korban sebagai subjek pembebasan akan menantang 

dan mengubah perspektif lama atau ideologi-ideologi yang cenderung 

eksploitatif dan dominatif, serta dapat menghindari terjadinya suatu praksis 

dialog yang menginstrumentalisasi para korban. 

Ketiga, menempatkan para korban sebagai subjek berarti kita 

mengakui kenyataan sejarah yang mengerikan dan berdarah di mana 

agama seringkali dipakai untuk menggerakkan para anggotanya untuk 

saling membunuh. Pengakuan akan kekelaman sejarah seperti ini amat 

penting, bahkan menjadi prasyarat bagi pembentukan Komunitas Basis 

Manusiawi. Alasan mendasarnya ialah bahwa pengakuan dan rekonstruksi 

ulang sejarah kelam agama-agama memungkinkan kaum beragama 

mengungkapkan secara nyata rasa kemarahan atau malu yang tertekan. 

Karena itu, kaum beragama mesti jujur dengan perasaan mereka terhadap 

satu sama lain berdasarkan sejarah masa lalu atau realitas masa kini. 



APOSTOLICUM: 
Jurnal Pendidikan Keagamamaan Katolik Ledalero  

Vol. 01 No. 02 September 2025 | 201  
 

Dengan itu, rasa saling percaya di antara kaum beragama yang berbeda 

sejarah religius dan pengalaman bisa membangun kerja sama. Selain itu, 

pengakuan akan kekelaman sejarah akan memungkinkan lahirnya 

pertobatan dan pengampunan di mana mereka menyadari bahwa agama 

telah memisahkan mereka, kemudian bersedia mencari jalan di mana 

agama bisa memungkinkan mereka bekerja bersama dan saling memahami 

satu sama lain secara lebih mendalam tanpa prasangka (Knitter, 2008: 211-

212). 

Dalam suatu masyarakat multi agama seperti Indonesia di mana 

sebagian besar masyarakatnya menjadi korban pemiskinan dan 

penindasan, tuntutan untuk menjadikan kaum miskin dan tertindas sebagai 

subjek dalam praksis pembebasan mesti diwujudkan dalam suatu 

persekutuan hidup bersama dalam satu Komunitas Basis Manusiawi. 

Dalam Komunitas Basis Manusiawi ini, kaum miskin Kristiani dan agama-

agama lain merefleksikan bersama kesulitan hidup dan keprihatinan-

keprihatinan mereka serta dengan kekuatan mereka sendiri menentukan 

arah perubahan yang hendak dicapai, terutama demi terwujudnya suatu 

kemanusiaan penuh.  

 

Kesimpulan 

Dalam konteks kehidupan bersama yang ditandai dengan 

keberagaman agama, pembebasan masyarakat dari berbagai bentuk 

keterbelengguan harus menjadi tanggung jawab bersama lintas agama. 

Persoalan-persoalan seperti kemiskinan, ketidakadilan sosial, dan 

penindasan atas kelompok tertentu bukanlah masalah yang dialami satu 

agama saja, melainkan menyentuh martabat kemanusiaan universal yang 

menjadi perhatian semua agama. Karena itu, solusi atas persoalan-



Mewujudkan Dialog Antaragama di Indonesia (Maximinus Hali Abit) 

202 | Vol. 01 No. 02 September 2025 
 

persoalan tersebut tidak dapat dimonopoli oleh satu tradisi iman, tetapi 

menuntut keterlibatan kolektif seluruh agama yang hidup dalam 

masyarakat Indonesia. 

Agar dialog antaragama benar-benar menyentuh persoalan konkret, 

perlu diwujudkan bentuk persekutuan hidup bersama dalam Komunitas 

Basis Manusiawi. Komunitas ini menjadi ruang perjumpaan antaragama, 

tempat kaum miskin dan tertindas dari berbagai latar iman berkumpul, 

merefleksikan pengalaman hidup sehari-hari, serta menimba inspirasi dari 

kekayaan iman masing-masing. Dalam wadah ini, mereka saling 

meneguhkan dan tampil sebagai subjek pembebasan, yang dengan 

kebebasan dan tanggung jawab menentukan arah perubahan sosial. Dengan 

demikian, Komunitas Basis Manusiawi bukan sekadar forum dialog, 

melainkan praksis nyata solidaritas antaragama dalam memperjuangkan 

keadilan dan martabat kemanusiaan.  

 

Referensi 

Ahmad, N. (2012). Media massa, kepentingan publik dan kekerasan atas 

nama agama. Millah: Jurnal Studi Agama, 11(2), 1–20. 

Amtiran, A. A., & Kriswibowo, A. (2024). Kepemimpinan agama dan 

dialog antaragama: Strategi pembangunan masyarakat multikultural 

berbasis moderasi beragama. Jurnal Penelitian Agama Hindu, 8(3), 

245–260. Jayapangus Press. 

As, K. (2012). Islam dalam globalisasi: Tantangan agama dalam 

manajemen keutuhan umat. Millah: Jurnal Studi Agama, 11(2), 45–

60. 

Banawiratma, J. B. (2002). Sepuluh agenda pembentukan persekutuan 

jemaat-jemaat kontekstual dan berteologi kontekstual. Jurnal Setia, 

1(1), 13–25. 



APOSTOLICUM: 
Jurnal Pendidikan Keagamamaan Katolik Ledalero  

Vol. 01 No. 02 September 2025 | 203  
 

Banawiratma, J. B. (2001). 10 agenda pastoral transformatif menuju 

pemberdayaan kaum miskin dengan perspektif adil gender, ham, 

dan lingkungan hidup. Kanisius. 

Bevans, S. B. (2010). Teologi dalam perspektif global: sebuah pengantar. 

Ledalero. 

Bock, K. Y. (1997). Karya misi dan kesetiakawanan Kristus dengan 

masyarakat. Dalam G. Kirchberger & J. M. Prior (Eds.), Mengendus 

Jejak Allah, Jilid II: Dialog dengan Masyarakat Pinggiran (hlm. 

201–220). Nusa Indah. 

Creswell, J. W. (2015). Research design: qualitative, quantitative, and 

mixed methods approaches (4th ed.). Pearson Education, Inc. 

Daven, M. (2013). Agama dan politik: Hubungan yang ambivalen, dialog 

versus ‘benturan peradaban’. Jurnal Ledalero, 12(2), 99–120. 

Fakih, M. (2008). Runtuhnya teori pembangunan dan globalisasi. Insist 

Press. 

Hafizi, I., & Sari, P. K. (2025). Dialog lintas agama perspektif para tokoh. 

Al-Anam: Jurnal Ilmu Pendidikan Islam, 1(2), 34–50. 

Hardawiryana, R. (Ed.). (1995). Dokumen sidang-sidang Federasi 

Konferensi-Konferensi Para Uskup se-Asia 1970–1991. 

Departemen Dokumentasi dan Penerangan KWI. 

Hardjana, A. M. (1993). Penghayatan agama: yang otentik dan tidak 

otentik. Kanisius. 

Hasani, I. (2011). Dokumen kebijakan penghapusan diskriminasi 

agama/keyakinan. Pustaka Masyarakat Setara. 

Hendropuspito, D. (1984). Sosiologi Agama. Kanisius. 

Kleden, L. (2002). Missio ad gentes: Suatu Cara Bermisi Asia Dewasa ini. 

Dalam S. B. Bevans & R. Schroeder (Eds.), Misi untuk Abad ke-21 

(hlm. 143–158). Puslit Candraditya. 

Kleden, P. B. (2003). Teologi terlibat: politik dan budaya dalam terang 

teologi. Ledalero. 

Kleden, P. B. (2013). Membongkar berhala, membangun sikap ber-Allah: 

Spiritualitas terlibat dalam konteks pluralitas agama, sebuah 

pengantar. Dalam H. P. Panda (Ed.), Agama-agama dan dialog 

antaragama dalam pandangan Kristen (hlm. 15–40). Ledalero. 



Mewujudkan Dialog Antaragama di Indonesia (Maximinus Hali Abit) 

204 | Vol. 01 No. 02 September 2025 
 

Knitter, P. F. (2008). Pengantar teologi agama-agama. Kanisius. 

Knitter, P. F. (2008). Satu bumi banyak agama: Dialog multi-agama dan 

tanggung jawab global. BPK Gunung Mulia. 

Konferensi Waligereja Indonesia. (2003). Keadilan sosial bagi semua: 

Nota pastoral KWI. KWI. 

Madung, O. G. (2014). Negara, agama, dan hak-hak asasi manusia. 

Ledalero. 

Magnis-Suseno, F. (2008). Etika kebangsaan etika kemanusiaan: 79 tahun 

sesudah sumpah pemuda. Kanisius. 

Magnis-Suseno, F. (2013). Mengelola negara secara etis. Dalam J. N. 

Zakaria, dkk. (Eds.), Teologi politik: Panggilan Gereja di bidang 

politik pasca Orde Baru (hlm. 57–70). Oase INTIM. 

Muntoha. (2012). Otoritas negara dalam pengaturan kehidupan beragama 

di Indonesia: Urgensi ataukah intervensi? Millah: Jurnal Studi 

Agama, 11(2), 121–135. 

Murdock, P. G. (1965). Culture and society. University of Pittsburgh Press. 

Neetilal, J. (1997). Praktik teologi pembebasan di dalam komunikasi 

kelompok. Dalam G. Kirchberger & J. M. Prior (Eds.), Mengendus 

jejak Allah, Jilid II: Dialog dengan masyarakat pinggiran (hlm. 

243–260). Nusa Indah. 

Pieris, A. (1992). Inter-religious dialogue and theology of religions: An 

Asian paradigm. East Asian Pastoral Review, 29(4), 350–365. 

Pieris, A. (1996). Berteologi dalam konteks Asia. Kanisius. 

Prakosa, P. (2023). Upaya Gereja mewujudkan dialog antar umat 

beragama dalam konteks kemajemukan agama. Danum Pambelum: 

Jurnal Teologi dan Musik Gereja, 3(2), 101–115. 

Prior, J. M. (1993). Bejana tanah nan indah. Nusa Indah. 

Prior, J. M. (2002). Misi untuk abad kedua puluh satu di Asia: Dua sketsa, 

tiga kilas balik dan satu teka-teki. Dalam S. B. Bevans & R. 

Schroeder (Eds.), Misi untuk abad ke-21 (hlm. 81–102). Puslit 

Candraditya. 

Puthanangady, P. (1995). Religious education of the non-Christians. East 

Asian Pastoral Review, 32(3–4), 233–248. 



APOSTOLICUM: 
Jurnal Pendidikan Keagamamaan Katolik Ledalero  

Vol. 01 No. 02 September 2025 | 205  
 

Salim, A. (2008). Perda berbasis agama dan perlindungan konstitusional 

penegakan HAM. Jurnal Perempuan untuk Pencerahan dan 

Kesetaraan, 60, 15–28. 

Sunarko, A. (2005). Bangkit dan bergeraklah! Dokumentasi hasil Sidang 

Agung Gereja Katolik Indonesia. Obor. 

Sutrisnaatmaka. (1995). Catatan pastoral dialogal atas tulisan: Wawasan 

kebangsaan dan hubungan antarpemeluk agama. SAWI, 10, 45–60. 

Sutrisno, M. (1996). Agama: Wajah cerah dan wajah pecah. Obor. 

 

Thilakaratne, A. (2000). Globalisasi: Perspektif Buddhisme menyangkut 

bidang ekonomi. Dalam G. Kirchberger & J. M. Prior (Eds.), Kirbat 

baru bagi anggur baru (hlm. 99–115). Nusa Indah. 

Williams, R. (2011). Kemajemukan agama dan kesatuan sosial. Dalam P. 

B. Kleden & R. Mirsel (Eds.), Menerobos batas merobohkan 

prasangka, Jilid I: Pendasaran dan praksis dialog (hlm. 23–40). 

Ledalero. 

  


