
APOSTOLICUM: 
Jurnal Pendidikan Keagamamaan Katolik Ledalero  

Vol. 01 No. 02 September 2025 | 206 
 

 

 

 

Kristologi Transendental Karl Rahner: 

Jebakan Mitologi dan Relevansinya dalam 

Menghadapi Tantangan Dunia Kontemporer  
    

Laurensius Anselmus Wae Woda* 
Institut Filsafat dan Teknologi Kreatif Ledalero, Indonesia     

*corresponding author: wodalaurens23@gmail.com 

 

Disubmit:17-09-2025; Direvisi: 05-10-2025; Disetujui:08-10-2025 

  

Abstract 

The accelerating wave of modernization has contributed to the erosion of Christian 

faith in Jesus Christ in today’s world. The classical Christological formulation of 

the Council of Chalcedon, which affirms Jesus Christ as truly God and truly 

human, has historically failed to give sufficient emphasis to the human nature of 

Christ, resulting in a faith understanding that often falls into mythological 

interpretation and loses relevance to modern human experience. The problem 

becomes apparent when this doctrinal formulation is confronted with the 

existential condition of contemporary humanity, which is critical of myth and 

demands a more reflective and experiential approach. This study employs a 

qualitative approach, utilizing library research with a descriptive–analytical 

method (Creswell, 2016), to conduct an in-depth examination of Karl Rahner’s 

works. Data were collected through the analysis of Rahner’s primary texts and 

relevant theological literature, and were interpreted using a theological 

hermeneutical model proposed by Lonergan (1972) to synthesize theological 

insights pertinent to contemporary faith contexts. The findings show that through 

his transcendental anthropological method, Rahner developed a transcendental 

Christology grounded in human experience as a being endowed with supernatural 

existence and a fundamental orientation toward God. This approach opens a new 

path for understanding Jesus Christ more existentially and contextually without 

departing from the Church’s traditional faith. Thus, this article offers a theological 



Kristologi Transendental (Laurensius Anselmus Wae Woda) 

207 | Vol. 01 No. 02 September 2025  
 

contribution toward renewing Christological understanding that bridges the 

Chalcedonian heritage with the dynamics of faith in the modern era. 

 

Keywords: transcendental christology, council of Chalcedon, Jesus Christ, 

humans  

Abstrak 

 

Arus modernisasi yang semakin kuat berpengaruh terhadap semakin lunturnya 

iman umat Kristen akan Yesus Kristus di zaman ini. Rumusan kristologi klasik 

hasil Konsili Khalkedon, yang menegaskan Yesus Kristus sebagai sungguh Allah 

dan sungguh manusia, dalam perkembangan sejarah tidak memberi penekanan 

yang cukup pada aspek kemanusiaan Yesus, sehingga pemahaman iman kerap 

terjebak dalam pendekatan mitologis dan kurang relevan dengan pengalaman 

manusia modern. Permasalahan muncul ketika rumusan iman tersebut dihadapkan 

pada konteks eksistensial manusia kontemporer yang kritis terhadap mitos dan 

menuntut pendekatan yang lebih reflektif serta komunikatif dengan pengalaman 

manusia. Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif dengan metode kajian 

kepustakaan (library research) yang bersifat deskriptif-analitis (Creswell, 2016), 

berfokus pada telaah mendalam terhadap karya-karya Karl Rahner. Data 

dikumpulkan melalui analisis teks-teks primer Rahner dan literatur teologis 

terkait, lalu dianalisis dengan model interpretatif teologis sebagaimana dianjurkan 

oleh Lonergan (1972) untuk menemukan sintesis teologis yang relevan bagi 

konteks iman masa kini. Hasil kajian menunjukkan bahwa melalui metode 

antropologis transendental, Rahner mengembangkan kristologi transendental yang 

bertitik tolak dari pengalaman manusia sebagai makhluk yang memiliki eksistensi 

adikodrati dan keterarahan fundamental kepada Allah. Pendekatan ini membuka 

kemungkinan baru untuk memahami Yesus Kristus secara lebih eksistensial dan 

kontekstual tanpa kehilangan kesetiaan pada ajaran iman tradisional Gereja. 

Dengan demikian, artikel ini menawarkan kontribusi teologis bagi pembaruan 

pemahaman kristologis yang mampu menjembatani warisan Khalkedon dengan 

dinamika iman umat di era modern. 

 

Kata Kunci:  Kristologi transendental; konsili Khalkedon; Yesus Kristus; 

manusia  

 

 

 

 

 



APOSTOLICUM: 
Jurnal Pendidikan Keagamamaan Katolik Ledalero  

Vol. 01 No. 02 September 2025 | 208 
 

Pendahuluan 

Karl Rahner (1904–1984) merupakan salah seorang teolog paling 

kreatif pada abad ke-20. Ia hidup di tengah derasnya arus modernitas yang 

mengubah cara manusia berpikir dan beriman. Dunia yang semula 

ditopang oleh nilai-nilai iman kini digantikan oleh semangat rasionalitas, 

efisiensi, dan kemajuan teknologi. Dalam situasi semacam ini, Rahner 

melihat perlunya suatu pendekatan teologis baru yang tidak hanya 

mengulang formulasi iman lama, tetapi juga mampu berbicara dalam 

bahasa manusia modern. Teologinya bertitik tolak dari bawah (bottom-up 

theology), yakni dari pengalaman konkret manusia sebagai tempat 

perjumpaan dengan Allah. Usaha Rahner ini menjembatani iman 

tradisional Gereja dengan realitas manusia kontemporer yang tengah 

bergulat mencari makna hidup di tengah badai sekularisme yang kian 

menguat. 

Metode teologis yang dikembangkan Rahner dikenal sebagai 

metode antropologis transendental (Weger, 1980: 18–22). Metode ini 

berpijak pada keyakinan bahwa setiap refleksi iman harus bertolak dari 

pengalaman eksistensial manusia, sebab manusia pada dasarnya adalah 

makhluk yang terbuka terhadap misteri ilahi. Dengan bertolak dari 

kesadaran manusia yang terdalam, teologi menurut Rahner menjadi upaya 

memahami bagaimana Allah hadir dalam dinamika batin dan sejarah 

manusia (Gions, 2025: 104). Melalui pendekatan ini, Rahner 

mengembangkan refleksi teologis yang luas, mulai dari rahmat, roh dalam 

dunia, hingga kristologi. Dalam kristologinya, ia mengangkat kembali 

misteri hypostatic union, kesatuan kodrat ilahi dan insani dalam diri Yesus 

Kristus, sebagai realitas eksistensial yang menyapa manusia, bukan 

sekadar konsep abstrak yang sulit dijangkau akal (Vorgrimler, 1966: 57). 



Kristologi Transendental (Laurensius Anselmus Wae Woda) 

209 | Vol. 01 No. 02 September 2025  
 

Permasalahan muncul ketika pandangan kristologi klasik hasil 

Konsili Khalkedon dikonfrontasikan dengan situasi hidup manusia 

modern. Formulasi klasik itu menegaskan bahwa Yesus Kristus adalah 

sungguh Allah dan sungguh manusia, namun dalam penerapannya sering 

kali aspek kemanusiaan Kristus diabaikan. Pandangan ini, menurut Rahner 

(1975: 196), berisiko terjerumus ke dalam jurang mitologi karena melihat 

inkarnasi hanya sebagai peristiwa Allah yang “menyerupai” manusia. 

Dalam konteks zaman modern yang penuh refleksi rasional, bentuk 

pemahaman seperti ini tidak lagi memadai. Maka timbul pertanyaan 

mendasar: bagaimanakah manusia modern dapat memahami Yesus Kristus 

yang sungguh Allah dan sungguh manusia secara wajar, tanpa kehilangan 

makna iman yang mendalam dan eksistensial? 

Rahner menegaskan bahwa tantangan terbesar iman zaman ini 

terletak pada perubahan cara manusia memandang realitas. Ia melihat ada 

tiga faktor yang menyebabkan manusia modern merasa asing terhadap 

imannya, yakni pluralisme keyakinan, perluasan pengetahuan manusia, 

dan kesadaran historis yang memandang segala sesuatu sebagai peristiwa 

yang berubah (Kirchberger, 1988: 34–36). Ketiga faktor ini menuntut 

Gereja dan teologi untuk menemukan kembali bahasa iman yang hidup dan 

komunikatif. Dalam konteks tersebut, pemikiran Rahner menjadi sangat 

relevan. Kristologi transendentalnya membantu umat beriman menyingkap 

kehadiran Kristus dalam pengalaman manusiawi sehari-hari. Iman kepada 

Kristus tidak lagi berhenti pada doktrin, tetapi menjadi pengalaman 

perjumpaan dengan Allah yang hadir di tengah realitas manusia yang 

plural dan kompleks (Madung & Lasar, 2025). 

Tulisan ini bertujuan untuk memperkenalkan sosok Karl Rahner dan 

menyingkap kontribusi kristologinya bagi pembaruan pemahaman iman 



APOSTOLICUM: 
Jurnal Pendidikan Keagamamaan Katolik Ledalero  

Vol. 01 No. 02 September 2025 | 210 
 

Kristiani. Melalui metode antropologis transendental, Rahner berusaha 

menunjukkan bahwa kesatuan antara kodrat ilahi dan manusiawi dalam diri 

Yesus Kristus dapat dipahami secara lebih mendalam dan realistis. Dengan 

demikian, kristologi Rahner menjadi jalan keluar dari bahaya mitologisasi 

iman yang terlepas dari pengalaman manusia. Hipotesis yang diajukan 

dalam tulisan ini adalah bahwa kristologi transendental Karl Rahner 

memberikan kontribusi positif bagi pembaruan teologi Kristus di tengah 

tantangan zaman modern, khususnya dalam membantu umat beriman 

memahami Yesus Kristus yang sungguh Allah dan sungguh manusia 

secara eksistensial dan kontekstual. 

 

Metode 

Metode penulisan yang digunakan dalam artikel ini ialah metode 

kualitatif dengan pendekatan analisis deskriptif literatur dan studi 

kepustakaan (literature review). Pendekatan ini bertujuan menggambarkan 

isi literatur secara objektif dan sistematis dengan menyoroti tema, konsep, 

serta pola yang muncul dari berbagai sumber yang diteliti. Temuan-temuan 

tersebut kemudian dieksplorasi untuk menemukan relevansinya dengan 

situasi iman kontemporer (Riel & Snyder, 2024). Metode ini dipilih karena 

sesuai dengan sifat penelitian yang konseptual dan reflektif, yakni 

menelaah pemikiran kristologis Karl Rahner dalam kerangka teologi 

antropologis transendental sebagaimana dianjurkan dalam pendekatan 

penelitian kualitatif interpretatif (Creswell, 2018). 

Proses pengumpulan data dilakukan melalui penelaahan karya-karya 

utama (primary sources) Karl Rahner serta beberapa literatur pendukung 

tentang kristologi secara umum. Teknik pengumpulan informasi 

menggunakan pendekatan purposive literature review, yakni pemilihan 



Kristologi Transendental (Laurensius Anselmus Wae Woda) 

211 | Vol. 01 No. 02 September 2025  
 

sumber-sumber yang relevan dengan fokus kajian agar hasilnya tidak 

bersifat umum. Buku-buku Rahner menjadi bahan pokok penelitian ini, 

dilengkapi dengan sumber sekunder berupa artikel, buku, dan bahan daring 

yang memiliki keterkaitan tematis. Dengan cara ini, penulis memperoleh 

data yang terfokus, kaya, dan dapat dijadikan dasar untuk analisis teologis 

yang mendalam. 

Analisis data dilakukan secara deskriptif-reflektif melalui tiga tahap: 

reduksi data, kategorisasi, dan interpretasi teologis. Tahap reduksi 

menyeleksi gagasan kunci Rahner tentang kristologi transendental; tahap 

kategorisasi mengelompokkan tema-tema utama seperti kesatuan kodrat 

ilahi dan manusia, rahmat sebagai eksistensial, serta self-communication 

of God; sedangkan tahap interpretasi menafsirkan makna teologisnya 

secara hermeneutik dalam konteks iman masa kini. Proses ini membantu 

penulis menarik sintesis konseptual yang menunjukkan relevansi kristologi 

Rahner bagi pemahaman iman Kristen di era modern (Creswell, 2018). 

 

Hasil dan Pembahasan 

Merujuk pada Konsili Khalkedon  

 Satu ciri khas Karl Rahner adalah bahwa ia tidak pernah berusaha 

untuk membuktikan Kristus atau berusaha membuktikan bahwa 

kemungkinan besar Kristus adalah Tuhan (Kilby 2001: 31). Ia 

menggunakan apa yang telah diterima oleh Gereja-gereja Kristen sejak 

konsili Khalkedon tahun 431 sebagai titik pijaknya. Rumusan yang 

ditinggalkan sejak konsili Khalkedon adalah Yesus Kristus sepenuhnya 

Allah dan sepenuhnya manusia. Kristus adalah Allah dan manusia, dua 

kodrat tanpa percampuran, tanpa perubahan, dan tanpa pemisahan (Rahner 

1981: 27). Rahner hanya berusaha mendalami kebenaran pernyataan iman 



APOSTOLICUM: 
Jurnal Pendidikan Keagamamaan Katolik Ledalero  

Vol. 01 No. 02 September 2025 | 212 
 

ini dengan pertanyaan tentang arti sesungguhnya bahwa Kristus adalah 

Allah dan manusia.  

 Untuk menjawabi pertanyaan di atas, kita perlu menelusuri kembali 

latar belakang perumusan “dua kodrat” dalam diri Yesus itu. Kita mungkin 

mengasumsikan bahwa setidaknya pihak-pihak yang terlibat dalam konsili 

Khalkedon yang mengangkat rumusan “dua kodrat’ ini mengetahui apa 

artinya, meskipun tidak semuanya. Konsili Khalkedon berlangsung pada 

akhir suatu masa perjuangan politik, eklesiatik, dan teologis yang cukup 

panjang dan berat. Definisinya tentang Yesus Kristus dirumuskan lebih 

sebagai suatu kompromi yang dapat diterima oleh sebagian besar peserta 

yang terlibat daripada sebagai suatu gambaran dari sebuah pandangan yang 

jelas tentang bagaimana ketuhanan dan kemanusiaan bertemu dalam diri 

Yesus (Kilby 2001: 31). 

 Pihak-pihak yang saling bertikai mungkin mempunyai sejumlah 

pandangan yang telah dirumuskan sebelumnya. Tetapi pandangan-

pandangan itu berbeda satu sama lain dan masing-masing pihak sangat 

mencurigai apa yang diajukan oleh pihak lawan. Rumusan yang ada 

akhirnya bisa diterima karena rumusan tersebut mengabaikan apa yang 

dianggap oleh masing-masing pihak sebagai kecendrungan bidaah dari 

pihak lain. Dengan itu, masing-masing pihak bisa menerimanya. Jadi, 

bukan karena rumusan tersebut mengajukan suatu pandangan baru tentang 

ketuhanan dan kemanusiaan Yesus yang dapat mereka terima. Konsili 

Khalkedon hanya mengambil keputusan dalam hal rumusan dan 

menyerahkan masalah interpretasi rumusan tersebut pada pergulatan 

pemikiran manusia di masa selanjutnya (Hentz, 1980: 110). 

 Sejalan dengan tradisi Kristen, Rahner juga berbicara tentang sifat 

ketuhanan dan kemanusiaan Yesus. Sebagai seorang teolog Katolik, 



Kristologi Transendental (Laurensius Anselmus Wae Woda) 

213 | Vol. 01 No. 02 September 2025  
 

Rahner mengakui bahwa hanya Yesus sendiri dari semua manusia yang 

pernah ada di atas bumi adalah Tuhan. Namun, Rahner mengusulkan suatu 

cara untuk menginterpretasikan sifat ketuhanan dan kemanusiaan Yesus, 

sehingga kita tidak hanya bisa mengatakan bahwa ia berbeda dengan kita, 

namun juga ia sama dengan kita sebagai manusia (Hentz 1980: 109). 

Rahner mengatakan bahwa kita dapat berpikir tentang Kristus dalam suatu 

cara tertentu sehingga pemahaman kita mengenai siapa itu Kristus dapat 

dipadukan ke dalam pemahaman kita tentang siapa kita sebenarnya.  

 

Bagaimana Rumusan Konsili Khalkedon Dipahami? 

 Memadukan berbagai pendapat yang berbeda tentang Kristus 

bukanlah suatu hal yang mudah. Konsili Khakedon tampaknya menolak 

semua rancangan penjelasan sehubungan dengan bagaimana Yesus bisa 

memiliki sifat ketuhanan dan sekaligus kemanusiaan. Sebagai contoh, kita 

tidak bisa mengatakan bahwa karena Yesus mempunyai Allah sebagai 

ayahnya dan Maria sebagai ibunya maka ia adalah keturunan campuran, 

memiliki sifat ketuhanan dalam beberapa hal tertentu dan sifat ketuhanan 

dalam beberapa hal lainnya (Kilby 2001: 32). Rumusan Khalkedon 

menegaskan bahwa Yesus sepenuhnya Tuhan dan sepenuhnya manusia, 

bukan keturunan campuran. Karena itu, memahami Yesus Kristus berati 

pula memahami seluruh kepenuhan dalam diri-Nya sebagai Allah dan 

sekaligus manusia.  

 Akan tetapi, dalam konsili Khalkedon itu sendiri, penjelasan para 

bapa konsili lebih merupakan satu upaya penggunaan yang tepat dari kata-

kata tertentu daripada sebagai upaya menjelaskan isi kata. Ada kesan juga 

bahwa konsili Khalkedon hanya sebagai penyeimbang dua pendapat yang 

berbeda tentang kodrat Yesus. Dalam konsili ini tertampunglah unsur 



APOSTOLICUM: 
Jurnal Pendidikan Keagamamaan Katolik Ledalero  

Vol. 01 No. 02 September 2025 | 214 
 

positif dari pendekatan mazhab Antiokia dan mazhab Alexandria serta 

kristologi Latin. Kristologi Khalkedon  menjadi suatu kristologi “negatif” 

karena menegaskan apa yang tidak boleh dikatakan mengenai Yesus 

Kristus, misteri Kristus tetap tinggal sebagai misteri. Sebab itu, kristologi 

Khalkedon terkesan agak abstrak dan berbau alam pikiran Yunani, cukup 

jauh dari kristologi-kristologi yang tercantum dalam Perjanjian Baru 

(Groenen, 1988: 165-168).  

 Karena itu, masih banyak hal yang perlu dijelaskan untuk masa 

sesudah konsili Khalkedon. Yang sudah jelas menurut rumusan Khalkedon 

adalah kita selalu harus menghindarkan setiap penyederhanaan 

menyangkut misteri Kristus itu. Kita juga harus berbicara tentang manusia 

Yesus sedemikian rupa sehingga Allah tampak dalam kemanusiaan-Nya 

dan selalu berbicara tentang Putra Allah yang kekal sehingga Ia memiliki 

ciri khas manusia Yesus dari Nazaret (Kirchberger, 2007: 186).  

 Sampai pada tataran ini, kita memiliki gambaran yang dualistis 

tentang Yesus Kristus. Sebagaian orang Kristen mungkin merasa puas 

dengan mengakui bahwa ada suatu paradoks dalam injil, yakni Yesus 

adalah Allah sekaligus manusia. Selain itu, rumusan bahwa Yesus itu 

sekaligus Allah dan mansuia menjadi suatu kebenaran iman yang harus 

diyakini namun tidak perlu dipahami. Mereka yang tidak memahaminya, 

tidak berharap untuk bisa memahaminya, dan tidak merasa perlu 

memahaminya karena ketuhanan dan kemanusiaan Yesus merupakan 

bagian dari misteri Allah yang mesti diyakini secara utuh. 

 

Bahaya yang Muncul 

 Orang Kristen masa kini tentu mengharapkan bahwa imannya bisa 

dipahami dan diterima dalam setiap situasinya. Iman tanpa pemahaman 



Kristologi Transendental (Laurensius Anselmus Wae Woda) 

215 | Vol. 01 No. 02 September 2025  
 

adalah iman yang buta. Kebutaan iman itu bisa terindikasi dalam 

kecurigaan-kecurigaan terhadap iman yang dihayati itu. Ada bahaya 

tertentu bila kita menerima paradoks iman yang diwariskan dalam sejarah 

tanpa memahaminya secara utuh. Bisa saja seseorang tidak bisa berbuat 

lain kecuali meyakini bahwa Yesus adalah Tuhan sekaligus manusia. Lagi 

pula jika seorang Kristen berbicara tentang Yesus, merenungkan 

kehidupan Yesus, maka ia pasti akan memulainya dari suatu pemikiran 

tertentu tentang siapa itu Yesus. Dengan demikian bahayanya adalah 

bahwa ia memiliki suatu pemahaman tentang apa yang dimaksud oleh 

rummusan Khalkedon, suatu gambaran tentang cara di mana Yesus adalah 

Tuhan dan manusia, namun karena pemahaman ini tidak disadari 

sepenuhnya maka ia tidak dapat mengevaluasi atau pun 

mempertanggungjawabkannya (Kilby 2001: 32). 

 Sebagai seorang teolog, Rahner menyadari bahwa sebagian besar 

orang Kristen memiliki gambaran tertentu tentang bagaimana sifat 

ketuhanan dan kemanusiaan bertemu dalam diri Yesus Kristus. Selain itu, 

ia juga yakin bahwa akibat teologi dan pewartaan masa yang lampau Yesus 

Kristus seperti dipikirkan dan dihayati umat Katolik tidak lagi seperti 

Yesus Kristus yang diwartakan dalam Perjanjian baru dan yang dimaksud 

dogma kristologi kuno. Teologi tradisional itu amat mempersempit 

pewartaan dan dogma dengan menekankan keilahian Yesus sedemikian 

rupa sehingga kemanusiaan Yesus secara praktis hilang. Pada akhirnya 

Yesus tidak hanya dipikirkan dan dihayati secara monfisitis tetapi malahan 

secara doketis (Groenen, 1988: 152). 

 Menurut Rahner, orang-orang Kristen saat ini secara verbal 

mungkin bersifat ortodoks dan sesuai dengan pandangan yang diwariskan 

konsili Khalkedon. Namun, dalam praktiknya mereka berpikir tentang 



APOSTOLICUM: 
Jurnal Pendidikan Keagamamaan Katolik Ledalero  

Vol. 01 No. 02 September 2025 | 216 
 

Yesus hanya sebagai Allah dalam wujud manusia, sebagai Allah yang telah 

mengenakan pakaian manusia agar kelihatan di dunia. Karena 

kesalahpahaman seperti inilah banyak orang yang menerima ajaran Gereja 

tentang Yesus Kristus tidak patut dipercaya. Ajaran tersebut hanya 

dianggap sebagai mitos. Allah harus datang ke dunia dalam pakaian 

manusia karena ada suatu masalah yang tidak bisa diselesaikan dari surga. 

  

Manusia sebagai Makhluk yang Terarah kepada Allah 

 Manusia adalah makhluk yang penuh dengan pertanyaan-

pertanyaan. Ia senantiasa mempertanyakan dan bertanya tentang banyak 

hal baik tentang dirinya sendiri maupun tentang dunia di mana ia hidup. 

Tidak semua pertanyaan bisa dijawab oleh manusia. Manusia tetap 

terbentur dengan berbagai keterbatasan dalam dirinya ketika menemui 

bahwa akal budi tidak bisa menjawab daya kekuatan yang melampaui 

dirinya. Karena itu, ketika ia tidak mampu lagi memenuhi eksistensinya, 

maka ia pun berbalik kepada apa yang ada di luar dirinya (Weger, 1980: 

14). Manusia berbalik dari dirinya dan bertanya tentang nilai, makna, dan 

tujuan eksistensinya.  

 Selain itu, manusia pada dasarnya dibekali dengan sifat sosial dan 

universal sehingga ia memiliki kecendrungan fundamental untuk berelasi 

dengan yang lain di luar dirinya seperti sesamanya, dan segala sesuatu yang 

ada di luar dirinya. Di samping itu, manusia tidak saja merupakan makhluk 

yang berbadan tetapi juga makhluk yang spiritual. Aspek spiritual inilah 

yang menempatkan manusia pada dimensi transendental, suatu tingkatan 

istimewah yang dibedakan dari ciptaan lain. Pada hakikatnya manusia 

terarah dan terbuka kepada yang transenden, absolut, dan tak terbatas 

(Rahner 1978: 31-35). 



Kristologi Transendental (Laurensius Anselmus Wae Woda) 

217 | Vol. 01 No. 02 September 2025  
 

 Rahner menjelaskan hal ini dengan terlebih dahulu melihat bahwa 

manusia adalah roh yang mendunia atau roh yang membadan. Di sini, sifat 

rohani mengangkat manusia ke level tertinggi dari segala makhluk lain. 

Hanya manusia saja yang bisa bertanya tentang dirinya sekaligus memiliki 

kebebasan dan kesadaran diri. Ketika manusia terlibat dalam pertanyaan, 

ia sebenarnya bereksistensi sebagai pertanyaan itu, tanpa kemungkinan 

bahwa ia sendiri dalam eksistensinya sekaligus merupakan jawaban atas 

pertanyaan itu. Karena itu, pada inti eksistensinya, manusia merupakan 

sebuah pertanyaan terbuka (Kirchberger, 2007: 2017). 

 Selanjutnya, Rahner mengkonfrontasikan keterbukaan manusia itu 

kepada misteri Allah. Eksistensi manusia selalu terbuka terhadap rahasia 

Allah yang lebih besar dari pada manusia. Manusia sebagai pertanyaan 

terbuka dan sebagai makhluk yang tidak bisa menjadi jawaban bagi 

keterbukaan eksistensinya, hanya bisa mengharapkan jawaban atas 

pertanyaan eksistensinya dari Allah yang secara bebas mendekati manusia. 

Karena itu, manusia memiliki kesanggupan untuk mendengar (potensia 

obedientialis) ketika membuka diri terhadap Allah (Kirchberger, 2007: 

2018). Eksistensi manusia bisa ditentukan sebagai kerelaan untuk 

mendengarkan dan untuk taat kepada Allah. Dalam konteks ini manusia 

bisa didefinisikan sebagai pendengar sabda dari Allah sendiri. 

 Dengan kondisi demikian, manusia tidak pernah dirugikan dalam 

kebebasan dan kemanusiaanya karena sebagai pertanyaan yang terbuka ia 

justru memperoleh jawaban dari yang absolut di luar dirinya. Di sini Allah 

merupakan jawaban sekaligus tujuan keterarahan manusia. Allah tidak lagi 

merupakan sesuatu yang baru atau asing bagi manusia. Karena tidak asing 

lagi bagi manusia, maka Allah menyata sebagai dasar dan tujuan eksistensi 

manusia. Ketika manusia menyerahkan diri secara total ke dalam rahasia 



APOSTOLICUM: 
Jurnal Pendidikan Keagamamaan Katolik Ledalero  

Vol. 01 No. 02 September 2025 | 218 
 

Allah, kodrat dan kebebasan manusia akan disempurnakan karena Allah 

bukanlah penyaing kebebasan manusia melainkan penjamin kebebasan itu. 

 

Metode Antropologis Transendental 

Meskipun term transendental telah digeluti secara mendalam oleh 

Kant, tetapi metode transendental baru dirintis kemudian oleh Joseph 

Maréchal yang kemudian dipergunakan lagi oleh banyak pemikir seperti 

B. Lonergan, A. Marek, Coreth, Lotz, dan juga Karl Rahner (Bakker, 2000: 

16). Metode ini bertitik tolak dari fakta dan kegiatan berbicara dan berpikir 

pada manusia. Ada tiga tahap dalam metode transendental yakni: pertama, 

reduksi transendental. Pada tahap ini dilakukan penyelidikan terhadap 

pengandaian-pengandaian dan mencari syarat apriori (the apriori 

conditions) yang memungkinkan pelaksanaan pengertian. Kedua, 

pemutarbalikan (retortion) sebagai pembuktian keharusan mutlak yang 

berlaku untuk syarat-syarat apriori tadi. Ketiga, deduksi transendental. 

Pada tahap ini ditentukan syarat-syarat yang tetap yang berlaku bagi setiap 

pengertian manusia (Bakker 1986: 96-97). 

Sebagai seorang seorang pemikir yang sangat dipengaruhi oleh gaya 

pemikiran Kantian, Rahner juga menggunakan model pendekatan 

transendental ini dalam menggeluti berbagai persoalan teologis. Tetapi 

pendekatan Rahner berpusat pada manusia sebagai makhluk yang terarah 

pada Allah. Karena itu, metode teologisnya dimulai dengan pengalaman 

manusia yang ia temukan. Dalam kajian teologisnya Rahner terlebih 

dahulu kembali pada situasi manusia sebelum sampai kepada Allah (Dych, 

1980: 1-3). Berbagai persoalan iman yang tidak bisa dijawab dan bahkan 

ditutup-tutupi oleh pendekatan teologi lama ala skolastik kini diangkat ke 



Kristologi Transendental (Laurensius Anselmus Wae Woda) 

219 | Vol. 01 No. 02 September 2025  
 

permukaan dengan berbagai pendekatan yang berfokus pada manusia itu 

sendiri. 

Karl Rahner menamai metode berteologinya itu dengan sebutan 

metode antropologis transendental. Metode ini mempunyai arti bahwa 

teologi mesti bertolak dari refleksi atas diri manusia dan memikirkan 

kondisi manusia secara intensif. Dengan ini menjadi nyata bahwa manusia 

memiliki aspek-aspek yang mutlak perlu dalam dirinya (aspek 

transendental) yang justru menuntut penjelasan ajaran Kristen sebagai 

jawaban sesuai dengan kondisi terdalam eksistensi manusia itu sendiri 

(Kirchberger, 1992: 39). 

Teologi pada tempat pertama mestilah merupakan sebuah 

pertanyaan yang terus menerus tentang apa yang dialami manusia dan 

bagaimana manusia mengalami dirinya. Cara manusia mengalami diri itu 

merupakan titik tolak refleksi teologis Karl Rahner. Ia selalu mengenal 

situasi manusia dewasa ini dan menggunakan manusia sebagai makhluk 

spiritual (Rahner, 1981: 1748-1751). Dengan menggunakan pendekatan 

seperti ini, Rahner yakin bahwa bukan saja persoalan yang menyangkut 

krisis iman bisa terjawab, tetapi juga model teologi yang selalu 

menekankan aspek transendental semata. 

Dengan menggunakan pendekatan ini pula manusia akan bertanya 

dan merefleksikan situasi aktual dalam pelbagai pengalamannya sekaligus 

menyadari dirinya sebagai makhluk transendental, yang selalu terarah pada 

Allah. Hal ini juga yang dimaksudkan Rahner ketika ia mengusahakan 

sebuah kristologi transendental. Dengan pola pendekatan ini, ia mau 

menerangi misteri Kristus atas suatu cara sehingga menjadi jelas bagi 

manusia dewasa ini bahwa inti eksistensinya diterangi lewat misteri 

Kristus itu. Dengan demikian kebenaran iman Kristen bisa dibebaskan dari 



APOSTOLICUM: 
Jurnal Pendidikan Keagamamaan Katolik Ledalero  

Vol. 01 No. 02 September 2025 | 220 
 

tuduhan mitologi atau yang bersifat peristiwa historis pada masa lampau 

yang pada masa kini sudah tidak relevan lagi.  

 

Assumptus-Homo sebagai Jalan Keluar 

Berhadapan dengan bahaya mitologi seperti di atas, pemecahan 

yang dilakukan rahner adalah kembali pada manusia itu sendiri. Dengan 

model “kristologi dari bawah” Rahner mengembangkan pola assumptus-

homo (diangkatnya manusia) seperti pola kristologi yang dulu dianjurkan 

oleh mazhab Antiokia. Di dalamnya Rahner menyesuaikan pikirannya 

dengan tendensi umum dalam kristologi abad ke-20 dengan menekankan 

kemanusiaan Yesus dan ciri historis-Nya (Groenen, 1988: 254). Ciri 

kemanusiaan Yesus inilah yang diangkat Rahner dalam kerangka 

kristologinya. 

Rahner berpendapat bahwa jika seseorang mempunyai gambaran 

yang tepat tentang manusia maka paradoks tentang dua kodrat Kristus 

dapat dipecahkan. Yang perlu ditolak adalah pandangan bahwa sifat 

manusia merupakan sesuatu yang dapat dirumuskan dan dibatasi dengan 

jelas, sesuatu yang dapat diletakkan dalam batas-batas tertentu dan dapat 

diidentifikasi dengan tepat (Rahner, 1978: 198-202). Bagi Rahner, jika 

sifat manusia memang demikian, maka masalah Khalkedon mungkin tidak 

akan dapat diatasi karena bagaimana Allah dapat menjadi sesuatu yang 

bisa dibatasi dan sekaligus tetap menjadi Allah. 

Namun, pada kenyataanya, sifat manusia tidak dapat didefinisikan 

dengan cara yang demikian karena sifat manusia tidaklah terbatas pada 

sifat itu sendiri. Karl Rahner (1966: 108) menulis, “For one can only say 

what man is by expressing what he is concerned with and what is 

concerned with him. But that is the boundless, the nameless” (Kita hanya 



Kristologi Transendental (Laurensius Anselmus Wae Woda) 

221 | Vol. 01 No. 02 September 2025  
 

dapat mengatakan siapa manusia itu dengan menyatakan apa yang menjadi 

perhatiannya dan apa yang memperhatikannya, yakni yang tak terbatas dan 

tak bernama). 

Sifat manusia inilah yang menjadi suatu keterbukaan yang tak 

terbatas. Dalam perjumpaan dengan yang terbatas, kita akan selalu 

berusaha menuju pada yang tak terbatas. Kemanusiaan kita menghendaki 

agar kita selalu diarahkan pada yang realitas yang berada di luar dunia. 

Realitas di luar dunia itu adalah Ada yang absolut, yakni Allah sendiri. 

 Di sini manusia dimengerti dengan cara baru sebagai makhluk 

yang terbuka terhadap yang transenden. Jika ini merupakan arti penting 

manusia, maka masalah Khalkedon akan menjadi kelihatan tidak terlalu 

sulit. Menurut Rahner, Kristus dapat dilihat sebagai radikalisasi (contoh 

utama) dari apa yang merupakan kebenaran tentang diri kita manusia. 

Yesus disebut sebagai radikalisasi karena Dialah perwujudan manusia 

yang sesungguhnya. Peristiwa inkarnasi menjadi puncak kepenuhan 

manusia Yesus. Apabila berorientasi pada Allah membuat kita menjadi 

manusia, maka seseorang yang sedemikian berorientasi pada Allah 

sehingga ia menyerahkan diri sepenuhnya pada Allah, dan dikuasi oleh 

Allah, ia itu benar-benar memiliki sifat manusia sepenuhnya (Rahner, 

1975: 196-197). 

Dengan ini, ketuhanan Kristus tidak dipahami sebagai sesuatu yang 

bertentangan dengan kemanusiaan Kristus, namun menjadi pemenuhan 

utamanya. Menjadi manusia berarti melampaui semua hal dan bergerak 

menuju Allah. Manusia pada hakikatnya selalu bergerak menuju yang tak 

terbatas. Bila transendensi (kemampuan melampaui) ini dilaksanakan 

sampai pada tingkat yang paling tinggi dan paling radikal, maka menjadi 

manusia berarti bersatu dengan Allah (Kilby, 2001: 32). Dengan demikian 



APOSTOLICUM: 
Jurnal Pendidikan Keagamamaan Katolik Ledalero  

Vol. 01 No. 02 September 2025 | 222 
 

inkarnasi Allah adalah contoh yang unik dan mulia dari perwujuan 

kenyataan manusia seutuhnya. 

Apa yang dikatakan Rahner pada kita adalah bahwa kita bisa 

berpikir tentang Kristus, bukan sebagai suatu keanehan yang tak dapat 

dipahami dan sebagai Allah dalam wujud manusia, melainkan sebagai 

suatu contoh khusus dari arti menjadi manusia. Yesus Kristus adalah wujud 

kepenuhan manusia yang paling sempurna. Sama seperti kita-hanya lebih, 

sama seperti kita bila kita berpikir terus sampai pada batasnya (Kilby, 

2001: 34). Kodrat ilahi dan manusiawi merupakan union hypostatica, di 

satu pihak hanya menjadi milik Kristus, sesuatu yang unik dan absolut, 

namun di pihak lain kesatuan tersebut dapat ditempatkan dalam suatu 

fenomena yang lebih luas dari kemanusiaan kita (Imhof & Biallowons, 

1986: 78-85). 

 

Pentingnya Kristologi Transendental Rahner 

Term transendental yang dikembang Rahner tentu saja dipengaruhi 

oleh konsep transendental Kant yang melihat bahwa manusia in se 

memiliki kemampuan untuk melampaui dirinya. Manusia adalah makhluk 

transenden yang bergerak keluar dari dirinya. Dengan menggunakan 

metode antropologis transendental yang dicetus Joseph Maréchal, konsep 

transendental kemudian digunakan Rahner dalam bangunan kristologinya. 

Pertanyaannya adalah mengapa Rahner menggunakan kata transendental 

ini dalam konteks kristologi (Weger, 1980: 154). Term transendental 

mestinya lebih merupakan elemen subjektif dari pribadi seseorang dan 

kurang cocok digunakan bagi orang lain. 

Manusia mesti menyadari bahwa dalam dirinya terdapat suatu 

pengalaman transendensi antropologis yang melampaui dan melebihi 



Kristologi Transendental (Laurensius Anselmus Wae Woda) 

223 | Vol. 01 No. 02 September 2025  
 

sebuah pengalaman empiris, aposteriori dan antropologi deskriptif. 

Kesadaran ini juga menuntut manusia untuk memahami secara tepat Yesus 

Kristus yang ia imani. Di sini, sebuah kristologi transendental secara 

eksplisit menjadi suatu keharusan bagi yang mengimana Kristus agar 

pewartaan tentang Kristus bisa diterima dalam setiap situasi hidup 

manusia. 

Telaah kristologi transendental seperti ini tentu tidak pernah 

dipikirkan dalam teologi tradisional. Pemahaman tentang Yesus Kristus 

sebagai Allah dan manusia diterima begitu saja sebagai sebuah warisan 

teologis (Rahner, 1978: 207). Ketika persoalan lama seperti doketisme dan 

monofisitisme seakan-akan muncul lagi dalam kristologi masa kini, konsep 

tentang kristologi transendental menjadi sangat penting agar Kristus yang 

kita imani tidak  berbau mitologi. Dengan demikian kebenaran iman 

Kristen bisa dibebaskan dari tuduhan yang bersifat mitologi atau bersifat 

peristiwa historis masa lampau yang sudah tidak relevan lagi. 

Selain itu, lebih jauh lagi, kristologi transendental mempunyai 

tujuan untuk pemenuhan janji historis Allah dalam diri manusia. Tugas dari 

sebuah kristologi transendental adalah menunjukkan bahwa manusia selalu 

berharap dengan pengalaman transendentalnya, jani histori Allah terpenuhi 

dalam dirinya. Pemahaman kita tentang kristologi transendental memacu 

kita untuk selalu berharap akan kehadiran Allah yang secara nyata dalam 

hidup dan situasi kita. Dengan itu, kita tidak merasa bahwa Yesus Kristus 

dalam rumusan yang asing tetapi menjadi bagian dari kemanusiaan kita. 

Mengutip Karl-Heinz Weger (1980: 155), “Allah bukanlah term asing bagi 

manusia” (God is not an alien term for man). 

 

 



APOSTOLICUM: 
Jurnal Pendidikan Keagamamaan Katolik Ledalero  

Vol. 01 No. 02 September 2025 | 224 
 

Relevansi Kristologi Karl Rahner bagi Kehidupan Dewasa Ini 

Ciri khas utama manusia dewasa ini adalah mulai meninggalkan 

keunggulan hidup spiritual dan beralih pada perkembangan ilmu 

pengetahuan dan teknologi. Selain itu, fokus perhatian dunia tidak lagi 

terarah pada kosmos (kosmosentris) tetapi pada manusia (antroposentris). 

Manusia mulai menyadarai kemampuan akal budinya, otonomi dirinya, 

supperitoritasnya dalam proses perkembangan historis dan tidak lagi 

melihat perkembangan sejarah sebagai akibat dari hukum-hukum alam.  

Dalam situasi seperti inilah, Rahner menawarkan metode 

antropologis transendental bagi umat Kristen kontemporer untuk 

memahami misteri Kristus. Metode ini muncul seirama dengan gagasan-

gagasan para filsuf modern seperti Heidegger dan Kant yang menyoroti 

manusia sebagai pelaku sejarah. Oleh karena itu, metode ini bukanlah 

metode yang berkarakter tradisional dan konvensional, tetapi sangat 

relevan dengan situasi manusia dewasa ini, termasuk dalam relasinya 

dengan alam ciptaan (Cho, 2009: 622-637). Metode antropologis 

transendental yang dikembangkan Rahner adalah metode modern yang 

digunakan oleh orang-orang yang hidup pada zaman modern. Metode ini 

sangat aktual karena bergerak dari situasi konkret manusia setiap hari 

menuju yang absolut, yaitu Allah yang menjelma dalam diri Yesus Kristus.  

Kristologi transendental yang dikembangkan Rahner mempunyai 

korelasi yang amat positif dengan proses inkulturasi dalam Gereja. 

Inkulturasi merupakan suatu proses yang terjadi kalau umat berusaha 

mengerti dan menghayati Injil Yesus Kristus dalam konteks budaya 

mereka sendiri. Pertanyaan pokok dalam inkulturasi bukanlah umat sudah 

berinkulturasi, melainkan apakah umat berusaha setia kepada injil Yesus 

Kristus dalam situasi dan tantangan konkret yang mereka hadapi 



Kristologi Transendental (Laurensius Anselmus Wae Woda) 

225 | Vol. 01 No. 02 September 2025  
 

(Banawiratma, 1986: 88). Masalah inkulturasi bukanlah masalah 

menerapkan kebenaran-kebenaran umum dan abstrak pada situasi yang 

konkret dalam setiap kebudayaan, melainkan kenyataan bahwa peristiwa 

Yesus yang konkret sungguh berarti bagi semua orang, semua kebudayaan. 

Metode antropologi transendental Rahner sangat membantu umat 

kristiani untuk masuk dalam situasi konkret hidup mereka. Begitu pula 

dengan kristologi transendentalnya, umat tidak akan terasa asing dalam 

mengimani Yesus Kristus dengan latar belakang kebudayaan manusia 

yang berbeda-beda. Di dalamnya umat berusaha menjalankan perintah Injil 

dalam setiap situasi hidup mereka. 

Rahner juga adalah seorang teolog yang berani memasuki medan 

dialog ekumenis. Ia dianggap sebagai seorang teolog pioner dalam upaya 

ekumenis. Baginya, dalam rahmat Allah tidak terdapat sejenis zat energi 

yang apersonal tetapi melihat rahmat Allah sebagaimana dalam Gereja 

reformasi, sebagai perhatian personal Allah terhadap umat manusia 

seluruhnya (Poehlmann, 1998: 87). Rahmat merupakan tawaran yang tak 

putus-putusnya dari Tuhan kepada manusia, sehingga rahmat itu menjadi 

bagian yang tak terpisahkan dari hakikatnya, bahwa manusia tidak bisa 

keluar dan melepaskan diri dari rahmat itu.  

Meskipun dalam bagian-bagian sebelumnya tidak disinggung 

gagasan Kristen anonim Rahner, tetapi dalam hubungan dengan dialog 

antarumat beragama yang bukan Kristen, gagasan Rahner patur 

diperhitungkan. Di sini Rahner berbicara tentang Kristen anonim, di mana 

agama-agama bukan Kristen juga merupakan jalan menuju keselamatan, 

dan melalui agama itu manusia dapat mencapai Allah dan Kristus 

(Notomihardjo, 2000: 30-38, Maringka, dkk, 2023: 164). Bagi Rahner, 

agama-agama bukan Kristen adalah kristologi yang sedang mencari. 



APOSTOLICUM: 
Jurnal Pendidikan Keagamamaan Katolik Ledalero  

Vol. 01 No. 02 September 2025 | 226 
 

Agama-agama itu memang tidak percaya kepada Kristus tetapi mereka 

mencari-Nya. Bahkan orang ateis pun, hemat Rahner, dapat merupakan 

kelompok dari Kristen anonim tersebut (Poehlmann, 1998: 87-88). Ia 

percaya bahwa pada hakikatnya manusia selalu memiliki relasi yang hakiki 

dengan Allah (Salim, Firdaus, 2021: 182). Dengan ini, kristologi 

transendental yang digagaskan Rahner sangat terbuka bagi perkembangan 

dialog antaragama baik jemaat Kristen yang lain maupun dengan agama-

agama bukan Kristen.  

Kristologi transendental yang dikembangkan Rahner setidaknya 

memberikan pengaruh positif bagi kehidupan menggereja umat kristiani 

dewasa ini. Berbagai dogma dan kebijakan-kebijakan Gereja haruslah 

disesuaikan dengan situasi konkret manusia itu sendiri. Dengan itu, umat 

tidak merasa asing lagi dengan berbagai kebijakan yang dikeluarkan oleh 

Gereja. Semua ajaran dan kebijakan dalam Gereja bertujuan, yakni 

meningkatkan iman kita kepada Yesus Kristus sendiri. Sekurang-

kurangnya dengan berkaca pada kristologi yang dikembangkan Rahner, 

kesadaran hidup menggereja umat semakin ditingkatkan dan pada akhirnya 

merasa bahwa Yesus Kristus sungguh dekat dalam situasi hidup mereka.  

 

Kesimpulan 

Melalui pendekatan antropologis transendental, Karl Rahner 

menghadirkan suatu kristologi yang berakar pada pengalaman manusia 

konkret. Ia menegaskan bahwa manusia bukan sekadar makhluk biologis, 

melainkan wujud yang secara hakiki tertuju kepada Allah. Dalam terang 

ini, Rahner menjawab persoalan klasik Konsili Khalkedon tentang 

bagaimana Yesus Kristus sungguh manusia dan sungguh Allah, sekaligus 

menjawab tantangan iman dalam dunia modern yang sering mencurigai 



Kristologi Transendental (Laurensius Anselmus Wae Woda) 

227 | Vol. 01 No. 02 September 2025  
 

relevansi iman akan Kristus di tengah kemajuan ilmu pengetahuan. 

Keyakinannya bahwa manusia memiliki dimensi adikodrati dan 

keterarahan pada Allah menjadi dasar bagi pemahaman baru tentang 

Kristus sebagai puncak keterbukaan manusia terhadap rahmat ilahi. 

Secara teoretis, kristologi transendental Rahner memperkaya 

pemahaman iman Kristen dengan menjembatani kesenjangan antara 

formulasi dogmatis dan pengalaman manusia modern. Ia membantu 

pembaca memahami kembali misteri pribadi Yesus Kristus secara lebih 

mendalam, serta menghindarkan kesalahpahaman yang telah 

menimbulkan berbagai bidaah sepanjang sejarah Gereja. Secara praktis, 

kristologi ini mengajak umat beriman untuk menghayati iman Kristiani 

secara kontekstual, dengan menyadari bahwa peristiwa Yesus Kristus tetap 

relevan bagi semua kebudayaan dan situasi manusia di sepanjang sejarah. 

Meskipun demikian, kristologi Rahner tidak lepas dari keterbatasan. 

Model pemikirannya yang abstrak dan bernuansa filosofis sering kali sulit 

dipahami oleh banyak orang. Namun, di balik kompleksitasnya, gagasan 

Rahner memberikan kontribusi besar bagi pembaruan teologi abad ke-20. 

Ia membuka ruang dialog antara iman dan rasio, antara teologi tradisional 

dan dinamika manusia modern. Dengan demikian, kristologi transendental 

Rahner tetap menjadi warisan penting bagi teologi kontemporer, 

khususnya dalam usaha menghadirkan iman akan Yesus Kristus secara 

relevan, rasional, dan kontekstual di tengah dunia yang terus berubah..   

 

 

 

 

 



APOSTOLICUM: 
Jurnal Pendidikan Keagamamaan Katolik Ledalero  

Vol. 01 No. 02 September 2025 | 228 
 

Referensi 

Bakker, Anton. (1986). Metode-metode Filsafat. Jakarta: Ghalia Indonesia. 

Bakker, Anton. (2000). Antropologi Metafisika. Yogyakarta: Kanisius.  

Banawiratma, JB. (1986). Proses Inkulturasi: Umat Setempat Berusaha 

Mengerti dan Menghayati Injil. Kristologi dan Allah Tritunggal 

(JB. Banawiratma (ed.). Yogyakarta: Kanisius. 

Cho, Hyun-Chul. (2009). Interconnectedness and Intrinsic Value as 

Ecological Principles: An Appropriation of Karl Rahner’s 

Evolutionary Christology. Theological Studies, September 2009.  

Dych, William, V. (1980). Theology in a New Key. A World of Grace: An 

Introduction to the Themes and Foundations of Karl Rahner’s 

Theology (Ed. Leo J. O’Donovan). New York: The Seabury Press. 

Gions, Frumensius. (2025). Antropologi Karl Rahner dan Moral 

Eksistensial. DISKURSUS: Jurnal Filsafat dan Teologi, 21 (1), 98-

120. DOI: https://doi.org/10.36383/diskursus.v21i1.684  

Groenen, C. (1988). Sejarah Dogma Kristologi. Yogyakarta: Kanisius. 

Imhof, Paul., & Biallowons, Hubert (eds.). (1986). Karl Rahner in 

Dialogue: Conversations and Interviews 1965-1982 (penterj. 

Harvey D Egan). New York: Crossroad Publishing Company. 

Kilby, Karel. (2001). Karl Rahner (Penterj. Hardono Hardi). Yogyakarta: 

Kanisius. 

Kirchberger, Georg. (1988). Pengantar Teologi (ms). Maumere: STFK 

Ledalero.  

Kirchberger, Georg. (1992). Beberapa Kristologi Dewasa Ini dalam 

Konteks Masing-masing. Yesus Kristus Harapan Kita (Eds. 

Yanuarius Lobo & Vincent Jolasa). Ende: Nusa Indah.  

Kirchberger, Georg. (2007). Allah Menggugat Sebuah Dogmatik Kristiani. 

Maumere: Ledalero.  

Madung, O. G. N., & Lasar, A. B. (2025). Filsafat Pendidikan Immanuel 

Kant: Kebebasan sebagai Tujuan Pendidikan & Relevansinya 

dalam Menjawabi Tantangan Pendidikan Kontemporer. 

APOSTOLICUM: Jurnal Pendidikan Keagamaan Katolik 

Ledalero, 1(1), 1–22. Retrieved from 

https://doi.org/10.36383/diskursus.v21i1.684


Kristologi Transendental (Laurensius Anselmus Wae Woda) 

229 | Vol. 01 No. 02 September 2025  
 

https://journal.iftkledalero.ac.id/index.php/JAPOS/article/view/26

7 

Maringka, Royke., Pardosi T. Milton., & Hendriks, Alvyn. (2023). 

Menyelami Allah melalui Pengalaman: Pemikiran Teologi 

Divinitas Karl Rahner. Jurnal Religi: Jurnal Studi Agama-agama, 

19 (02), 160-172.  DOI: 

https://doi.org/10.14421/rejusta.v19i2.4797  

Poehlmann, Horst, G. (1998). Pembaruan Bersumberkan Tradisi, Potret 6 

Teolog Besar Katolik Abad Ini (penterj. Alex Armanjaya & Georg 

Kirchberger). Ende: Nusa Indah.  

Rahner, Karl. (1975). Jesus Christ IV: History of Dogma and Theology. 

Sacramentum Mundi Vol III (eds. Karl Rahner, et. al). London: 

Bangalore.  

Rahner, Karl. (1978). Foundations of Christian Faith: An Introduction to 

the Idea of Christianity (Penterj. William V. Dych). London: 

Darton Longman & Todd Ltd.  

Rahner, Karl. (1981). Christology Today. Theological Investigation Vol 

17. London: Longman & Todd Ltd.  

Riel, Allard., & Snyder, Hannah. (2024). Enhancing the Impact of 

Literature Review: Guidelines for Making Meaningful 

Contributions. Spanish Journal of Marketing, 28 (3), 1-16. 
DOI:10.1108/SJME-05-2024-0125  

Salim, Firdaus. (2021). Kontribusi Doa Mistik Karl Rahner bagi Kalangan 

Reformed di Era Pascakebenaran. Indonesian Journal of 

Theology, 9 (2), 168-194. DOI: 

https://doi.org/10.46567/ijt.v9i2.192  

Vorgrimler, Herbert. (1966). Karl Rahner. His Life, Thought, and Works. 

London: Deus Book Paulist Press. 

Weger, Karl-Heinz. (1980). Karl Rahner: An Introduction to His Theology. 

London: Burn and Oates Ltd.  

https://doi.org/10.14421/rejusta.v19i2.4797
http://dx.doi.org/10.1108/SJME-05-2024-0125
https://doi.org/10.46567/ijt.v9i2.192

