
APOSTOLICUM: 
Jurnal Pendidikan Keagamamaan Katolik Ledalero  

Vol. 02 No. 01 September 2025 | 278 
 

 
 
 
Benturan Visi: Menganalisis Agama Sipil 

Rousseau Melalui Lensa Pluralisme Agama 

John Hick 

    

Theodardus Gaudens Atok*  
 Institut Filsafat dan Teknologi Kreatif Ledalero, Indonesia    

*corresponding author: engkoatok645@gmail.com 

 

Disubmit:09-09-2025; Direvisi:07-10-2025; Disetujui:14-10-2025 
  

Abstract 

This study examines the philosophical tension between Jean-Jacques Rousseau’s 

concept of civil religion and John Hick’s idea of religious pluralism. Both are 

analyzed within the framework of the relationship between religion and the state. 

Rousseau understands civil religion as a political instrument to build social 

solidarity through state-imposed creeds. However, this idea has the potential to 

restrict religious freedom and open the way to totalitarianism. In contrast, Hick 

proposes a pluralistic model that regards all religions as legitimate responses to 

the Transcendent Reality. His epistemological foundation is based on Kant’s 

distinction between the noumenal and phenomenal realms. This research employs 

a library study method with a critical-comparative analytical approach to the 

primary works of both thinkers. The findings show that Rousseau’s thought is 

internally consistent but incompatible with the reality of modern pluralistic 

societies. His concept also provides little room for individual freedom of belief. 

Meanwhile, Hick’s pluralism offers a more inclusive theological and ethical 

framework. This approach supports state governance that respects religious 

diversity and promotes interfaith dialogue. The study concludes that, in the context 

of globalization and religious plurality, the pluralistic paradigm is more relevant 

for building a just, democratic, and socially stable society. 

Keywords: Civil religion; religious pluralism; Jean-Jacques Rousseau; John 

Hick; freedom of religion 



Benturan Visi (Theodardus Gaudens Atok) 

279 | Vol. 01 No. 02 September 2025  
 

Abstrak 

Penelitian ini mengkaji ketegangan antara gagasan agama sipil Jean-Jacques 

Rousseau dan konsep pluralisme agama John Hick. Keduanya dipandang dalam 

konteks hubungan antara agama dan negara. Rousseau memaknai agama sipil 

sebagai alat politik untuk membangun solidaritas sosial melalui kredo yang 

ditetapkan negara. Namun, gagasan ini berpotensi mengekang kebebasan 

beragama dan membuka peluang bagi totalitarianisme. Sebaliknya, Hick 

menawarkan model pluralistik yang menempatkan semua agama sebagai respons 

sah terhadap Realitas transenden. Landasan epistemologisnya berpijak pada 

pembedaan Kant antara ranah noumenal dan fenomenal. Penelitian ini 

menggunakan metode studi kepustakaan dengan pendekatan analisis kritis-

komparatif terhadap karya-karya kedua tokoh. Hasil penelitian menunjukkan 

bahwa pemikiran Rousseau konsisten secara internal, tetapi tidak sesuai dengan 

realitas masyarakat modern yang majemuk. Gagasannya juga kurang memberi 

ruang bagi kebebasan individu dalam berkeyakinan. Sementara itu, pluralisme 

Hick menawarkan dasar teologis dan etis yang lebih inklusif. Pendekatan ini 

mendukung penyelenggaraan negara yang menghormati keberagaman agama dan 

memajukan dialog antariman. Penelitian ini menyimpulkan bahwa dalam konteks 

globalisasi dan pluralitas keagamaan, paradigma pluralistik lebih relevan untuk 

membangun masyarakat yang adil, demokratis, dan stabil secara sosial. 

Kata Kunci: Agama sipil; pluralisme agama; Jean-Jacques Rousseau; John 

Hick; kebebasan beragama. 

Pendahuluan 

Hubungan antara agama dan negara sejak dahulu hingga kini tetap 

menjadi persoalan penting dalam filsafat politik (Armaidy Armawi, 2013). 

Isu ini tidak hanya berkaitan dengan aspek normatif mengenai bagaimana 

negara mengatur ruang publik, tetapi juga menyangkut aspek praktis dalam 

menjaga keseimbangan antara kepentingan kolektif dan kebebasan 

individu. Sejak masa negara-kota di dunia kuno, masyarakat telah 

berhadapan dengan dilema tentang sejauh mana agama dapat dijadikan 

dasar legitimasi politik dan sumber perekat sosial. Dalam perjalanan 

menuju era negara-bangsa modern, persoalan ini menjadi semakin 

kompleks karena meningkatnya keragaman keyakinan yang menuntut 



APOSTOLICUM: 
Jurnal Pendidikan Keagamamaan Katolik Ledalero  

Vol. 02 No. 01 September 2025 | 280 
 

penghormatan terhadap kebebasan individu sekaligus pemeliharaan kohesi 

sosial (Bellah, 1993). 

Pertanyaan utama yang muncul ialah bagaimana agama dapat 

diintegrasikan dalam kehidupan sipil tanpa menimbulkan dominasi yang 

membatasi kebebasan, atau sebaliknya, bagaimana agama dapat 

dipisahkan dari negara tanpa melemahkan dasar moral masyarakat. Dalam 

konteks ini, konsep agama sipil Jean-Jacques Rousseau menjadi penting 

untuk dikaji. Rousseau tidak merumuskan gagasannya dalam ruang hampa, 

melainkan sebagai tanggapan terhadap persoalan klasik politik modern, 

yaitu bagaimana menjaga loyalitas warga negara dan stabilitas sosial di 

tengah potensi konflik antara keyakinan religius dan kekuasaan politik. 

Ketegangan antara iman dan kekuasaan ini muncul berulang kali dalam 

sejarah dan di berbagai konteks budaya, sehingga analisis terhadap 

pemikiran Rousseau dan John Hick menjadi relevan bagi masyarakat 

modern yang multireligius. 

Era Pencerahan membawa perubahan besar dalam cara berpikir 

tentang hubungan agama dan negara. Rasionalitas dan otonomi individu 

mulai menggantikan dominasi otoritas religius tradisional. Dalam konteks 

ini, Rousseau memperkenalkan gagasan agama sipil dalam The Social 

Contract (1762) sebagai sarana politik untuk memperkuat persatuan dan 

moralitas publik. Beberapa penelitian terdahulu, seperti Purwadi, 

Sumantri, Raja Cahaya Islam et al., dan Emanuel Gerit S. Suratno, menilai 

bahwa Rousseau memandang agama sipil sebagai alat negara untuk 

membangun kohesi sosial. Namun, gagasan ini kerap dikritik karena 

berpotensi mengekang kebebasan beragama dan membuka ruang bagi 

praktik otoritarianisme. 



Benturan Visi (Theodardus Gaudens Atok) 

281 | Vol. 01 No. 02 September 2025  
 

Sebaliknya, John Hick menawarkan konsep pluralisme agama yang 

menempatkan semua tradisi keagamaan sebagai respons sah terhadap 

Realitas transenden. Gagasannya berakar pada pemikiran Immanuel Kant 

tentang pembedaan antara ranah fenomenal dan noumenal. Dalam 

pandangan Hick, kebenaran keagamaan tidak tunggal, melainkan relatif 

terhadap pengalaman manusia terhadap Yang Ilahi. Meski demikian, 

pendekatan ini memiliki keterbatasan metodologis, terutama dalam 

menghadapi pandangan partikularis yang menekankan keunikan ajaran 

agama tertentu (Suratno, 2002; Sumantri, 2021; Cahaya Islam et al. 2022; 

Purwadi, 2023). 

Berdasarkan tinjauan pustaka tersebut, penelitian ini menawarkan 

kebaruan dalam bentuk analisis komparatif antara konsep agama sipil 

Rousseau dan pluralisme agama Hick. Tujuannya adalah untuk menilai 

relevansi pendekatan pluralistik sebagai alternatif yang lebih inklusif, 

demokratis, dan konstitusional dibandingkan dengan gagasan agama sipil 

Rousseau. Artikel ini akan menguraikan terlebih dahulu konsep agama 

sipil Rousseau, kemudian menjelaskan teologi pluralistik Hick, dan pada 

bagian akhir mengomparasikan keduanya dalam konteks masyarakat 

modern yang multikultural dan beragama majemuk. 

Metode 

Penelitian ini menggunakan metode kualitatif dengan pendekatan 

filsafat. Fokus utamanya adalah analisis konseptual dan perbandingan 

antara gagasan agama sipil Jean-Jacques Rousseau dan teori pluralisme 

agama John Hick. Pendekatan ini dipilih karena objek kajian bersifat 

normatif dan filosofis, bukan empiris. Oleh karena itu, penelitian ini 

menekankan analisis hermeneutik, analitis, dan kritis terhadap teks. 



APOSTOLICUM: 
Jurnal Pendidikan Keagamamaan Katolik Ledalero  

Vol. 02 No. 01 September 2025 | 282 
 

Jenis penelitian yang digunakan adalah studi kepustakaan (library 

research). Sumber data terdiri dari bahan primer dan sekunder. Sumber 

primer mencakup karya utama Rousseau, yaitu The Social Contract (1762), 

dan karya utama Hick, An Interpretation of Religion (1989). Sumber 

sekunder meliputi buku, artikel jurnal, dan tulisan ilmiah lain yang relevan 

dengan topik hubungan agama dan negara, serta gagasan pluralisme 

agama. Pengumpulan data dilakukan melalui kegiatan membaca, 

menelaah, dan mencatat gagasan penting dari berbagai teks filosofis dan 

teologis yang terkait dengan tema penelitian (Creswell, 2018). 

Analisis data dilakukan melalui dua tahap utama, yaitu analisis 

komparatif dan analisis kritis. Analisis komparatif digunakan untuk 

menelaah kesamaan dan perbedaan antara konsep agama sipil Rousseau 

dan pluralisme agama Hick. Sementara itu, analisis kritis dimanfaatkan 

untuk menilai relevansi kedua gagasan tersebut terhadap konteks 

masyarakat modern yang multikultural dan religius. Melalui tahapan ini, 

penelitian berupaya menemukan sintesis teoretis yang dapat mendukung 

penyelenggaraan kehidupan sosial dan politik yang lebih inklusif dan 

demokratis.  

Hasil dan Pembahasan 

Agama Sipil Rousseau: Keharusan Persatuan Kewarganegaraan 

 Rousseau, dalam Kontrak Sosial (Buku IV, Bab 8), menyoroti 

peran penting agama sipil dalam membangun dan menjaga stabilitas politik 

suatu negara. Ia melihatnya sebagai alat untuk memperkuat sentimen sosial 

serta kecintaan warga negara terhadap tugas publik. Dengan 

mengintegrasikan nilai-nilai keagamaan ke dalam sistem hukum, agama 



Benturan Visi (Theodardus Gaudens Atok) 

283 | Vol. 01 No. 02 September 2025  
 

sipil berfungsi sebagai perekat sosial yang membantu menciptakan 

keteraturan dan kesejahteraan. 

 Ia menganggap bahwa Kekristenan, khususnya Kekristenan 

Roma, telah menciptakan pemisahan antara otoritas spiritual dan temporal, 

yang pada akhirnya melemahkan loyalitas warga dan menimbulkan 

tantangan bagi kohesi politik serta kekuatan militer negara. Bagi Rousseau, 

keberadaan negara tanpa agama adalah suatu kemustahilan, karena agama 

berperan dalam menjaga solidaritas masyarakat dan memberikan 

legitimasi moral pada hukum serta kontrak sosial.  Dalam konsepnya 

tentang agama sipil, Rousseau menekankan bahwa dogma-dogmanya 

harus tetap sederhana dan jelas, tanpa ruang untuk interpretasi atau 

perdebatan yang berlebihan (The Social Contract, Book IV, Chapter VIII, 

Rousseau, 1968). 

 Ia mengategorikan dogma- dogmanya ke dalam dua kelompok 

yakni dogma positif dan dogma negatif. Dogma positif terdiri dari pertama, 

Keberadaan suatu entitas transenden yang memiliki kekuasaan mutlak, 

kebijaksanaan sempurna, murah hati, dan berperan aktif dalam menjaga 

keteraturan dunia. Kedua, Keyakinan akan kelangsungan hidup setelah 

kematian, yang mencakup dimensi akhirat sebagai kelanjutan eksistensi 

manusia. Ketiga, Prinsip keadilan yang diwujudkan melalui pemberian 

kebahagiaan kepada mereka yang menjalani hidup secara benar, serta 

pemberian hukuman kepada mereka yang melakukan kejahatan. Keempat, 

Pengakuan terhadap nilai sakral dari kontrak sosial dan supremasi hukum 

sebagai fondasi utama dalam membangun kehidupan bersama yang tertib 

dan berkeadaban. Sementara itu dogma negatif berbunyi pengutukan 

terhadap intoleransi, karena Rousseau berpendapat bahwa agama 



APOSTOLICUM: 
Jurnal Pendidikan Keagamamaan Katolik Ledalero  

Vol. 02 No. 01 September 2025 | 284 
 

seharusnya menjadi faktor pemersatu, bukan sumber perpecahan (The 

Social Contract, Book IV, Chapter VIII, Rousseau, 1968). 

 Secara keseluruhan, pandangan Rousseau menunjukkan 

instrumentalisasi agama sebagai elemen fundamental dalam 

mempertahankan dan mengembangkan negara. Ia tidak melihat agama 

dalam konteks pencarian kebenaran spiritual individu, tetapi lebih sebagai 

alat fungsional untuk menjaga kohesi politik serta ketertiban sosial. 

Perspektif ini menyoroti bagaimana Rousseau memandang agama sipil 

sebagai kebutuhan politik, yang mampu mengatasi kelemahan sistem 

kepercayaan tradisional dan menyatukan masyarakat di bawah nilai-nilai 

yang mendukung stabilitas negara. 

 

Menolak yang Tak Toleran: Tantangan Etis dalam Memelihara 

Kontrak Sosial 

Rousseau berpendapat bahwa agama sipil harus menerima semua 

agama yang menjunjung toleransi, tetapi menolak yang bersikap intoleran. 

Prinsip "tidak ada toleransi bagi yang tidak toleran" menjadi dasar 

pemikirannya, karena ia melihat intoleransi teologis sebagai ancaman bagi 

stabilitas sosial (Idrus Ruslan, 2013). Menurutnya, seseorang yang 

menganggap kelompok lain terkutuk tidak dapat hidup berdampingan 

dengan damai. Oleh karena itu, individu yang menyatakan bahwa 

keselamatan hanya ada di dalam satu gereja harus diusir dari negara. Selain 

pengusiran bagi yang tidak menerima kredo sipil, Rousseau juga 

mengusulkan hukuman bagi mereka yang berpura-pura mematuhi agama 

sipil. Pemerintah tidak dapat memaksa seseorang untuk percaya pada 

dogmanya, tetapi mereka yang gagal mengadopsinya dianggap tidak 

mampu hidup bermasyarakat dan dapat diusir. Bahkan, seorang warga 

negara yang secara publik menyatakan menerima kredo sipil tetapi 



Benturan Visi (Theodardus Gaudens Atok) 

285 | Vol. 01 No. 02 September 2025  
 

kemudian bertindak bertentangan dengannya dapat dihukum mati (The 

Social Contract, Book IV, Chapter VIII, Rousseau, 1968). 

Pandangan Rousseau mencerminkan sifat otoriter dalam konsepnya 

tentang kebebasan dan agama (Bertram, 2025). Kebebasan, dalam 

pemikirannya, bukanlah hak individu untuk berpikir atau berkeyakinan 

secara mandiri, melainkan kepatuhan terhadap kehendak umum yang 

ditentukan oleh negara. Dengan demikian, negara memiliki kendali atas 

hati nurani warga negaranya, menjadikan agama sebagai alat untuk 

menegakkan ketertiban sosial, bukan sebagai ruang untuk pencarian 

kebenaran spiritual. Melalui agama sipilnya, Rousseau secara efektif 

menghilangkan kebebasan beragama sebagaimana dipahami dalam tradisi 

liberal. Dengan mewajibkan warga negara untuk menyelaraskan keyakinan 

mereka dengan kepentingan negara, ia menundukkan iman kepada otoritas 

politik. Pendekatan ini mengubah agama dari ranah pribadi menjadi 

kewajiban sipil, yang bertentangan dengan gagasan modern tentang 

pluralisme dan kebebasan berkeyakinan. 

 

Kritik dan Potensi Totalitarianisme 

 Rousseau sendiri tidak menutup mata terhadap kelemahan yang 

melekat dalam gagasan agama sipil. Ia menyadari bahwa unsur-unsur 

dogmatis yang menjadi fondasi agama sipil bersifat buatan dan akan 

berbeda dari satu negara ke negara lain. Hal ini membuka kemungkinan 

bahwa doktrin tersebut dirumuskan secara kurang matang, bahkan 

berpotensi tidak konsisten atau tidak koheren dengan realitas masyarakat 

yang ada. Lebih jauh, Rousseau juga mengakui bahwa postulat-postulat 

teologis yang menopang agama sipil pada dasarnya dapat keliru, sehingga 

tidak ada jaminan absolut bahwa konstruksi keagamaan semacam itu benar 

atau tak terbantahkan. Dari perspektif eksternal, bab tentang agama sipil 



APOSTOLICUM: 
Jurnal Pendidikan Keagamamaan Katolik Ledalero  

Vol. 02 No. 01 September 2025 | 286 
 

membingungkan pembaca dan dipandang sebagai tanda bid'ah teologis 

penulisnya. Para kritikus mencatat sifatnya yang mengganggu totalitarian, 

meskipun Rousseau memasukkan toleransi sebagai ajaran (Nasution, 

2020).Keyakinan bahwa warga negara harus mematuhi suatu kredo yang 

bahkan tidak dapat mereka perbincangkan secara bebas menimbulkan 

persoalan mendasar mengenai kebebasan moral dan otonomi, serta 

berisiko meniadakan peran warga negara sebagai subjek yang secara 

bermakna menetapkan hukum bagi dirinya sendiri. Hal ini 

diinterpretasikan sebagai upaya untuk memandulkan Kekristenan yang 

kuat, untuk membuatnya patuh di hadapan penguasa sipil yang kemudian 

dapat menjadi Penguasa universal, dewa di bumi.     

 Rousseau secara jujur mengakui bahwa ajaran agama sipil dibuat 

oleh manusia dan bisa saja keliru. Hal ini menunjukkan adanya ketegangan 

penting dalam teori yang ia bangun.  Jika kebenaran dasar di mana 

persatuan sipil dibangun diakui, bahkan oleh pengusulnya, berpotensi tidak 

benar, maka efektivitasnya sepenuhnya bergantung pada keberhasilan 

manipulasi sentimen publik dan penekanan ketat terhadap setiap perbedaan 

pendapat intelektual atau spiritual. Ini menciptakan ketidakstabilan yang 

melekat: seluruh bangunan persatuan sosial, yang dibangun di atas fondasi 

artifisial ini, secara terus-menerus rentan terhadap pengawasan intelektual, 

erosi iman, atau munculnya klaim kebenaran alternatif. Berbeda dengan 

agama-agama yang mengklaim wahyu ilahi dan kebenaran universal, 

model Rousseau secara eksplisit pragmatis dan dengan demikian rentan 

untuk diekspos sebagai alat politik belaka, yang pada akhirnya dapat 

merusak persatuan yang ingin dicapainya. 

 

 



Benturan Visi (Theodardus Gaudens Atok) 

287 | Vol. 01 No. 02 September 2025  
 

 Pluralisme Agama John Hick: Transendensi Realitas 

 

 Hipotesis pluralistik Hick sangat dipengaruhi oleh perbedaan 

Immanuel Kant antara noumenon (sesuatu dalam dirinya sendiri, 

independen dari persepsi manusia) dan fenomena (sesuatu sebagaimana 

kita mengalaminya). Ia menerapkan perbedaan ini pada hal ilahi: Realitas 

adalah realitas ilahi noumenal, yang merupakan esensinya dan melampaui 

semua deskripsi manusia dan kategori teologis. Ia bersifat transkategorial 

atau tak terlukiskan, yang berarti tidak dapat dikatakan satu atau banyak, 

pribadi atau benda, substansi atau proses, baik atau jahat, bertujuan atau 

tidak bertujuan (Bradley Cochran, 2017).     

 Pengalaman agama adalah fenomena ilahi, yang berarti pengalaman 

tersebut adalah interpretasi yang dibentuk secara budaya dari Realitas.  

Konteks budaya kita bertindak sebagai lensa melalui mana realitas ilahi ini 

dipersepsikan dan diinterpretasikan. Perbedaan ini memungkinkan 

keberadaan Realitas ilahi transenden yang tak terbatas sambil secara 

bersamaan mengakui pluralitas konsep, citra, dan pengalaman manusia 

yang bervariasi serta respons terhadap realitas tersebut.  Hick 

mengemukakan Realitas an sich sebagai postulat yang diperlukan dari 

kehidupan beragama pluralistik umat manusia untuk memastikan bahwa 

pengalaman agama adalah veridikal dan untuk menghindari ekstremisme 

eksklusivisme agama atau non-realisme agama.     

 Pemanfaatan perbedaan noumenal/fenomenal Kant oleh Hick adalah 

landasan pluralismenya dan merupakan langkah filosofis yang canggih. 

Hal ini memungkinkannya untuk menavigasi ketegangan antara realitas 

objektif ilahi dan sifat pengalaman agama manusia yang subjektif dan 

beragam. Dengan menegaskan bahwa Realitas ada secara independen dari 

persepsi kita (noumenal) sementara pengalaman kita tentangnya selalu 



APOSTOLICUM: 
Jurnal Pendidikan Keagamamaan Katolik Ledalero  

Vol. 02 No. 01 September 2025 | 288 
 

dimediasi secara budaya dan konseptual (fenomenal), Hick menyediakan 

kerangka epistemologis yang secara bersamaan menegaskan kebenaran 

pengalaman agama di berbagai keyakinan dan menawarkan dasar rasional 

untuk pluralisme agama. Pendekatan ini menumbuhkan kerendahan hati 

intelektual dengan mengakui keterbatasan pemahaman manusia tentang 

ilahi, namun menghindari reduksi keyakinan agama menjadi sekadar 

proyeksi manusia, sehingga memberikan fondasi yang kuat untuk 

pemahaman dan dialog antaragama. 

 

Kesetaraan Agama-agama Dunia: Jalan Beragam Menuju Realitas 

Tunggal 

 Hick berpendapat bahwa semua agama besar dunia adalah jalur yang 

valid menuju keselamatan dan Realitas, tanpa ada satu agama pun yang 

memiliki klaim eksklusif atas kebenaran penyelamatan (Purwadi, 2023). Ia 

menegaskan bahwa meskipun agama tidak dapat membuktikan klaim 

utama mereka secara rasional, semuanya melibatkan pengalaman ilahi 

yang sejati dan menghasilkan individu berbudi luhur. Hick juga menolak 

gagasan bahwa afiliasi agama, yang sering kali ditentukan oleh tempat 

kelahiran, dapat menjadi satu-satunya penentu akses ke kebenaran tertinggi 

(Bradley Cochran, 2017). Melalui Revolusi Kopernikan dalam teologi, 

Hick menggeser fokus dari pendekatan Kristosentris ke Tuhan-di-pusat 

atau Realitas-di-pusat, menekankan pentingnya pluralisme untuk 

kesetaraan dan toleransi (Raja Cahaya Islam et al., 2021). Ia melihat 

pluralisme bukan hanya sebagai deskripsi tentang keragaman agama, tetapi 

juga sebagai kerangka etis untuk membangun hubungan yang lebih 

harmonis di dunia yang semakin global. Dalam pandangannya, nilai-nilai 

seperti cinta, rasa hormat, dan harmoni sosial lebih penting daripada klaim 



Benturan Visi (Theodardus Gaudens Atok) 

289 | Vol. 01 No. 02 September 2025  
 

kebenaran eksklusif, yang dianggap dapat menghambat koeksistensi 

damai. 

 Hick juga menawarkan solusi untuk perbedaan klaim kebenaran 

antaragama dengan menafsirkan bahasa agama sebagai mitologis, bukan 

literal. Ia berpendapat bahwa kebenaran agama bersifat fungsional—

membimbing individu menuju transformasi spiritual dan Realitas—

daripada proposisional dan absolut. Dengan pendekatan ini, pernyataan 

seperti "Yesus adalah satu-satunya jalan" atau jalan Buddha menuju 

pencerahan dapat dipahami sebagai mitos yang efektif bagi penganutnya, 

tanpa harus saling menegasikan. Perspektif ini memungkinkan dialog 

antaragama untuk berfokus pada tujuan etis dan soteriologis bersama 

daripada perselisihan metafisik yang tak terpecahkan. 

 

Antara Persatuan Rousseau Versus Kesetaraan Radikal Hick 

 Agama sipil Rousseau, meskipun ajarannya menunjukkan sikap 

negatif terhadap intoleransi, secara esensial bersifat eksklusif dalam 

tuntutannya terhadap loyalitas warga negara dan kepatuhan pada 

keyakinan tertentu yang diwajibkan oleh negara. Ia mensyaratkan profesi 

iman yang murni sipil yang selaras dengan nilai-nilai politik dan ditetapkan 

oleh Penguasa.  Pluralisme Hick, sebaliknya, secara eksplisit menolak 

agama apa pun yang mengklaim sebagai satu-satunya agama yang benar 

atau memiliki hak tertinggi atas kebenaran penyelamatan itu. Ia 

menganjurkan toleransi terhadap perspektif agama yang berbeda dan 

secara aktif menghindari pandangan eksklusivis. Gagasan tentang dogma 

yang dibangun yang mungkin salah (Rousseau) sangat kontras dengan 

penegasan Hick bahwa pengalaman agama, meskipun dimediasi secara 

budaya, adalah respons yang asli dan sama-sama valid terhadap Realitas 

transenden.            



APOSTOLICUM: 
Jurnal Pendidikan Keagamamaan Katolik Ledalero  

Vol. 02 No. 01 September 2025 | 290 
 

 Inkompatibilitas paling mendalam antara Rousseau dan Hick 

terletak pada pemahaman mereka yang secara fundamental berbeda 

tentang kebenaran dan fungsi kebenaran itu sendiri dalam masyarakat. 

Bagi Rousseau, kebenaran agama (atau setidaknya manifestasi publiknya) 

adalah konstruksi politik yang dirancang untuk utilitas dan stabilitas sosial, 

bahkan jika postulat teologisnya salah.  Negara mendikte apa yang cukup 

benar untuk kohesi warga negara, memprioritaskan tatanan kolektif di atas 

keyakinan individu. Bagi Hick, kebenaran agama adalah realitas 

pengalaman dan penyelamatan (Realitas), yang melampaui konseptualisasi 

manusia, dan semua agama besar menawarkan interpretasi yang sama-

sama valid tentangnya.  Oleh karena itu, negara tidak dapat mendikte 

kebenaran agama, dan tidak ada satu agama pun yang dapat mengklaim 

akses eksklusif terhadapnya. Divergensi fundamental tentang sifat dan 

sumber kebenaran agama ini menciptakan jurang yang tidak dapat 

didamaikan antara model tatanan sosial masing-masing dan peran 

keyakinan agama di dalamnya. 

 

Menginterpretasi Ulang Intoleransi Terhadap Intoleransi: Kritik 

Hickian Terhadap Batasan Kebebasan Rousseau 

 Rousseau menegaskan bahwa intoleransi terhadap intoleransi 

diperlukan demi harmoni sipil, mengusulkan pengusiran atau hukuman 

bagi mereka yang merusak kontrak sosial dengan keyakinan eksklusivis. 

Ini merupakan bentuk kontrol negara atas agama untuk mencegah loyalitas 

ganda yang dapat mengancam otoritas politik. Sebaliknya, Hick 

memandang sikap ini sebagai pelanggaran kebebasan beragama, karena 

pluralismenya menekankan toleransi dan kesetaraan bagi semua perspektif 

agama. Namun, Hick juga menghadapi kritik karena tidak mentolerir 

pandangan eksklusivis, sehingga menciptakan paradoks: pluralisme yang 



Benturan Visi (Theodardus Gaudens Atok) 

291 | Vol. 01 No. 02 September 2025  
 

inklusif bisa menjadi eksklusif terhadap eksklusivisme (Sulistio, 2001). 

Paradoks toleransi Rousseau berakar pada gagasan bahwa masyarakat 

harus menekan intoleransi demi stabilitas, sementara Hick melihat 

intoleransi sebagai masalah epistemologis dan etis dalam dunia yang 

beragam. Rousseau hanya mentoleransi agama yang memperkuat 

persatuan negara, sedangkan Hick hanya mendukung pandangan yang 

selaras dengan konsep Realitas transenden dan transformasi etis. 

Perbedaan ini menunjukkan perdebatan filosofis tentang batas toleransi 

dalam masyarakat pluralistik. 

 Dalam hubungan negara dan agama, Rousseau menekankan kontrol 

penuh negara atas keyakinan publik, bahkan menuntut gereja tunduk pada 

pemerintah seperti dalam pemikiran Hobbes. Sebaliknya, Hick 

mengadvokasi negara netral yang mengakomodasi keragaman agama 

tanpa mengendalikan keyakinan. Agama sipil Rousseau mencerminkan 

teokrasi negara, sementara model Hick selaras dengan sekularisme liberal 

yang menyeimbangkan kebebasan berkeyakinan dan kesetaraan moral 

dalam masyarakat yang semakin global. 

 

Implikasi untuk Kohesi Sosial dan Tata Kelola Inklusif Teologi Global 

Hick sebagai Kerangka Dialog Antaragama 

 

 Pluralisme Hick bukanlah seruan untuk satu agama dunia yang 

sinkretis, melainkan teologi global yang menyediakan kerangka yang 

masuk akal bagi semua agama dan membantu orang memasuki dialog 

antaragama yang positif.  Hal ini mendorong tradisi-tradisi yang berbeda 

untuk tidak lagi melihat satu sama lain sebagai saingan, mempertahankan 

keragaman mereka karena agama-agama yang berbeda sesuai dengan 

kebutuhan dan preferensi manusia yang berbeda. Kerangka ini 



APOSTOLICUM: 
Jurnal Pendidikan Keagamamaan Katolik Ledalero  

Vol. 02 No. 01 September 2025 | 292 
 

menekankan cita-cita etis bersama (misalnya, Aturan Emas) dan tujuan 

soteriologis umum pusat Realitas sebagai kriteria validitas agama.     

 Secara historis, perbedaan agama seringkali menjadi sumber 

konflik, penganiayaan, dan fragmentasi sosial. Teologi global Hick 

merupakan upaya yang disengaja dan mendalam untuk menggeser 

paradigma ini dari klaim kebenaran eksklusif dan persaingan menjadi 

saling menghormati, memahami, dan berdialog. Dengan 

menginterpretasikan kembali perbedaan agama bukan sebagai klaim yang 

bersaing atas satu kebenaran literal, tetapi sebagai respons yang beragam 

dan dimediasi secara budaya terhadap realitas utama yang sama, Hick 

memberikan dasar filosofis dan teologis yang kuat untuk kerja sama 

antaragama dan pembangunan perdamaian. Pendekatan ini melampaui 

toleransi pragmatis semata menuju afirmasi berprinsip yang lebih dalam 

tentang keragaman agama sebagai kekuatan sosial yang positif, penting 

untuk menumbuhkan kohesi sosial dalam konteks yang semakin 

multikultural dan mengglobal. 

 Model Rousseau, dengan tuntutannya akan agama sipil yang bersatu 

dan disetujui negara serta hukuman berat bagi ketidakpatuhan (pengusiran, 

kematian), sebagian besar tidak sesuai dengan nilai-nilai liberal-

demokratis modern tentang kebebasan beragama, hati nurani individu, dan 

hak asasi manusia.  Gagasan untuk memaksa warga negara menjadi bebas 

dengan mematuhi kehendak umum secara luas dianggap totalitarian dan 

sangat bermasalah dalam pemikiran politik kontemporer.    Dalam 

masyarakat yang dicirikan oleh keragaman agama, etnis, dan budaya yang 

mendalam, upaya untuk memaksakan kredo sipil tunggal pasti akan 

menyebabkan perbedaan pendapat, penindasan, dan konflik kekerasan 

yang meluas, daripada persatuan yang dimaksudkan. 



Benturan Visi (Theodardus Gaudens Atok) 

293 | Vol. 01 No. 02 September 2025  
 

 Agama sipil Rousseau dirancang untuk negara-kota yang relatif 

homogen, di mana konsep kehendak umum dan budaya sipil bersama dapat 

muncul dan ditegakkan secara masuk akal. Namun, masyarakat 

kontemporer dicirikan oleh pluralisme agama, etnis, dan budaya yang 

mendalam dan inheren. Hal ini menunjukkan bahwa solusi Rousseau, 

meskipun mungkin konsisten secara internal untuk konteks teoretis 

spesifiknya, tidak hanya bermasalah tetapi secara fundamental tidak dapat 

diterapkan dan kontraproduktif dalam negara modern yang beragam. 

Mencoba menerapkan agama sipil dengan dogma-dogma koersif dalam 

konteks semacam itu tidak akan menumbuhkan persatuan tetapi akan 

secara aktif memicu konflik sektarian, merusak kebebasan individu, dan 

menyebabkan ketidakstabilan sosial yang meluas, menunjukkan 

ketidaksesuaian mendasar antara solusi yang diusulkannya dan realitas 

kompleksitas sosial modern. 

 Penekanan Hick pada kesetaraan agama dan sifat transenden 

realitas, sangat selaras dengan model-model sekularisme liberal-pluralis. 

Model-model ini bertujuan untuk keseimbangan optimal antara 

menghormati kesetaraan moral warga negara dan kebebasan berkeyakinan 

mereka, memungkinkan ekspresi agama di ruang publik sambil menjaga 

netralitas negara.  Model-model pluralis sekularisme secara aktif 

mempromosikan masyarakat inklusif di mana berbagai suara agama dapat 

didengar dan dihormati, membedakannya dari model separatis ketat yang 

mengasingkan agama ke ranah pribadi.  Filosofi Hick mendukung gagasan 

bahwa pluralisme agama melampaui toleransi semata untuk menghormati 

perbedaan dan memungkinkan koeksistensi tanpa perang sektarian atau 

diskriminasi.     



APOSTOLICUM: 
Jurnal Pendidikan Keagamamaan Katolik Ledalero  

Vol. 02 No. 01 September 2025 | 294 
 

 Pemahaman tradisional tentang sekularisme seringkali menekankan 

pemisahan ketat antara gereja dan negara, terkadang menyebabkan 

marginalisasi agama dari kehidupan publik. Pluralisme Hick, 

bagaimanapun, memberikan dasar filosofis yang kuat untuk pendekatan 

yang lebih bernuansa dan luas terhadap sekularisme, selaras dengan model 

pluralis sekularisme (Saumantri, 2023). Model ini bukan tentang 

penghapusan agama dari kehidupan publik, tetapi tentang menciptakan 

ruang publik di mana berbagai suara agama didengar, dihormati, dan dapat 

berkontribusi pada kebaikan bersama. Ini menunjukkan bahwa filosofi 

Hick memberikan dasar filosofis yang kuat untuk model sekularisme yang 

tidak hanya negatif (mencegah campur tangan atau konflik agama) tetapi 

juga positif (secara aktif menumbuhkan pemahaman antaragama, saling 

menghormati, dan inklusi). Ini melampaui toleransi pasif menuju afirmasi 

aktif keragaman agama sebagai kebaikan masyarakat, yang penting untuk 

membangun negara yang benar-benar inklusif di abad ke- 21. Walau 

demikian Anis Malik Thoha (2008) juga menyampaikan kekhawatiran 

bahwa pluralisme agama berpotensi mereduksi esensi syariat dengan 

menyamakan semua tradisi keagamaan secara normatif. Dalam konteks 

ini, pendidikan tentang pluralisme bisa menjadi kunci untuk membangun 

kesadaran akan keberagaman dan memperkuat dialog antaragama. Sebuah 

pendekatan yang mengedepankan nilai-nilai universalisme dan saling 

menghormati sangat diperlukan, agar manfaat dari pluralisme agama dapat 

dirasakan oleh seluruh elemen masyarakat tanpa mengabaikan identitas 

masing-masing tradisi keagamaan.  

 

 

 

 



Benturan Visi (Theodardus Gaudens Atok) 

295 | Vol. 01 No. 02 September 2025  
 

Kesimpulan 

 
Analisis ini menggarisbawahi perbedaan mendasar antara 

pendekatan Rousseau dan Hick terhadap agama dalam konteks politik dan 

sosial. Rousseau melihat agama sipil sebagai instrumen negara untuk 

menciptakan persatuan warga melalui kredo tunggal yang koersif, 

menekankan manfaat politik daripada kebenaran spiritual individu. 

Sebaliknya, Hick mengadvokasi kesetaraan radikal bagi berbagai jalur 

agama, menekankan bahwa pengalaman spiritual yang autentik dapat 

dimediasi secara budaya tetapi tetap memiliki validitas transenden. 

Perbedaan ini sangat relevan dalam dunia modern yang semakin 

mengglobal, di mana pluralisme agama dan tantangan tata kelola inklusif 

menjadi isu utama. Rousseau berusaha mengatasi perpecahan sosial 

dengan menetapkan satu agama sipil yang dapat menyatukan warga 

negara, tetapi pendekatan ini berisiko menekan kebebasan individu dan 

mengabaikan keberagaman agama yang alami dalam masyarakat. 

Sebaliknya, Hick menawarkan sebuah model yang memungkinkan 

keberagaman agama tanpa mengorbankan kohesi sosial atau kebenaran 

spiritual, dengan menekankan pentingnya dialog dan pemahaman lintas 

agama. 

Meskipun kekhawatiran Rousseau tentang fragmentasi sosial akibat 

absennya iman sipil masih relevan dalam konteks polarisasi ekstrem, 

pendekatan pluralistik Hick menawarkan solusi yang lebih layak bagi 

masyarakat modern yang beragam. Alih-alih menyeragamkan keyakinan 

melalui paksaan, masa depan hubungan antara negara dan agama lebih 

condong pada sekularisme yang pluralistic yang tidak hanya melindungi 

kebebasan beragama, tetapi juga menjaga ketertiban sosial melalui kerja 

sama dan pemahaman yang lebih luas antaragama. Model ini 



APOSTOLICUM: 
Jurnal Pendidikan Keagamamaan Katolik Ledalero  

Vol. 02 No. 01 September 2025 | 296 
 

memungkinkan masyarakat menjadi lebih inklusif dan tangguh 

dibandingkan dengan sistem yang didasarkan pada keyakinan yang 

dipaksakan. 

Referensi 

Armaidy Armawi. (2013). Kajian Filosofis-Historis Hubungan Negara 

Dan Agama. Paramita: Historical Studies Journal, 23(1), 13–26. 

Bellah, R. N. (1993). Civil Religion in America. In Christianity and 

Modern Politics (pp. 33–44). De Gruyter. 

https://doi.org/10.1515/9783110847710-006  

Bertram, Christopher, "Jean Jacques Rousseau", The Stanford 

Encyclopedia of Philosophy (Summer 2024 Edition), Edward N. 

Zalta & Uri Nodelman (eds.), URL = 

https://plato.stanford.edu/archives/sum2024/entries/rousseau/ 

Bradley Cochran. (2017, September 8). “Exposition: A Brief Summary of 

Hick’s Pluralist Hypothesis”. Peped.Org. 

https://theophilogue.files.wordpress.com/2014/05/hicks-

philosphical-advocacy-for-pluralism__version-3d.pdf 

Creswell, J. W. (2018). Research Design: Qualitative, Quantitative, and 

Mixed Methods Approaches (5th ed.). Thousand Oaks, CA: SAGE 

Publications. 

Idrus Ruslan. (2013). Pemikiran “Kontrak Sosial” Jean Jacques Rousseau 

Dan Masa Depan Umat Beragama. Al-Adyan, 8(2). 

Malik Thoha Associate Professor, A. (2005). It is presented at Seminar 

"Al-Qur’an dan Cabaran Pluralisme Agama. In Journal of Islam in 

Asia (Vol. 2, Issue 2). 

https://core.ac.uk/download/pdf/300368466.pdf  

Nasution, R. D. (2020). Mengakar Kembali Perdebatan Konsep Civil 

Religion Robert N. Bellah Dan Jean Jacques Rousseau. ARISTO, 

8(1), 191. https://doi.org/10.24269/ars.v8i1.2269   

Purwadi, Y. S. (2023). Metafisika Keterbatasan dan Pluralisme Agama 

Menurut John Hick. Hanifiya: Jurnal Studi Agama-Agama, 6(1), 

25–38. https://doi.org/10.15575/hanifiya.v6i1.24854  



Benturan Visi (Theodardus Gaudens Atok) 

297 | Vol. 01 No. 02 September 2025  
 

Rousseau, Jean-Jacques. The Social Contract. Trans. Maurice Cranston. 

London: Penguin Books, 1968. 

Raja Cahaya Islam, Dadang Kuswana, & Roro Sri Rejeki Waluyajati. 

(2021). Pluralisme Sebagai Basis Kerukunan Beragama Perspektif 

John Hick. JAQFI: Jurnal Aqidah Dan Filsafat Islam, 6(1). 

Saumantri, T. (2023). Membangun Kerukunan Beragama di Era 

Pluralisme: Kontribusi Konsep John Hick. RELIGI, 19(1), 112–

125. 

Sulistio, T. C. (2001). Teologi Pluralisme Agama John Hick: Sebuah 

Dialog Kritis dari Perspektif Partikularis. Veritas: Jurnal Teologi 

Dan Pelayanan, 2(1), 51–69. 

https://doi.org/10.36421/veritas.v2i1.51. 

 

 

 

 

 

 

 

  

 

  


