APOSTOLICUM:
Jurnal Pendidikan Keagamamaan Katolik Ledalero

O
hlis

fArosToucum

Benturan Visi: Menganalisis Agama Sipil
Rousseau Melalui Lensa Pluralisme Agama
John Hick

Theodardus Gaudens Atok*

Institut Filsafat dan Teknologi Kreatif Ledalero, Indonesia
*corresponding author: engkoatok645@gmail.com

Disubmit:09-09-2025; Direvisi:07-10-2025; Disetujui:14-10-2025

Abstract

This study examines the philosophical tension between Jean-Jacques Rousseau’s
concept of civil religion and John Hick’s idea of religious pluralism. Both are
analyzed within the framework of the relationship between religion and the state.
Rousseau understands civil religion as a political instrument to build social
solidarity through state-imposed creeds. However, this idea has the potential to
restrict religious freedom and open the way to totalitarianism. In contrast, Hick
proposes a pluralistic model that regards all religions as legitimate responses to
the Transcendent Reality. His epistemological foundation is based on Kant’s
distinction between the noumenal and phenomenal realms. This research employs
a library study method with a critical-comparative analytical approach to the
primary works of both thinkers. The findings show that Rousseau’s thought is
internally consistent but incompatible with the reality of modern pluralistic
societies. His concept also provides little room for individual freedom of belief.
Meanwhile, Hick’s pluralism offers a more inclusive theological and ethical
framework. This approach supports state governance that respects religious
diversity and promotes interfaith dialogue. The study concludes that, in the context
of globalization and religious plurality, the pluralistic paradigm is more relevant
for building a just, democratic, and socially stable society.

Keywords: Civil religion, religious pluralism; Jean-Jacques Rousseau; John
Hick; freedom of religion

Vol. 02 No. 01 September 2025 | 278



Benturan Visi (Theodardus Gaudens Atok)

Abstrak

Penelitian ini mengkaji ketegangan antara gagasan agama sipil Jean-Jacques
Rousseau dan konsep pluralisme agama John Hick. Keduanya dipandang dalam
konteks hubungan antara agama dan negara. Rousseau memaknai agama sipil
sebagai alat politik untuk membangun solidaritas sosial melalui kredo yang
ditetapkan negara. Namun, gagasan ini berpotensi mengekang kebebasan
beragama dan membuka peluang bagi totalitarianisme. Sebaliknya, Hick
menawarkan model pluralistik yang menempatkan semua agama sebagai respons
sah terhadap Realitas transenden. Landasan epistemologisnya berpijak pada
pembedaan Kant antara ranah noumenal dan fenomenal. Penelitian ini
menggunakan metode studi kepustakaan dengan pendekatan analisis kritis-
komparatif terhadap karya-karya kedua tokoh. Hasil penelitian menunjukkan
bahwa pemikiran Rousseau konsisten secara internal, tetapi tidak sesuai dengan
realitas masyarakat modern yang majemuk. Gagasannya juga kurang memberi
ruang bagi kebebasan individu dalam berkeyakinan. Sementara itu, pluralisme
Hick menawarkan dasar teologis dan etis yang lebih inklusif. Pendekatan ini
mendukung penyelenggaraan negara yang menghormati keberagaman agama dan
memajukan dialog antariman. Penelitian ini menyimpulkan bahwa dalam konteks
globalisasi dan pluralitas keagamaan, paradigma pluralistik lebih relevan untuk
membangun masyarakat yang adil, demokratis, dan stabil secara sosial.

Kata Kunci: Agama sipil; pluralisme agama,; Jean-Jacques Rousseau; John
Hick; kebebasan beragama.

Pendahuluan

Hubungan antara agama dan negara sejak dahulu hingga kini tetap
menjadi persoalan penting dalam filsafat politik (Armaidy Armawi, 2013).
Isu ini tidak hanya berkaitan dengan aspek normatif mengenai bagaimana
negara mengatur ruang publik, tetapi juga menyangkut aspek praktis dalam
menjaga keseimbangan antara kepentingan kolektif dan kebebasan
individu. Sejak masa negara-kota di dunia kuno, masyarakat telah
berhadapan dengan dilema tentang sejauh mana agama dapat dijadikan
dasar legitimasi politik dan sumber perekat sosial. Dalam perjalanan
menuju era negara-bangsa modern, persoalan ini menjadi semakin
kompleks karena meningkatnya keragaman keyakinan yang menuntut

279 | Vol. 01 No. 02 September 2025



APOSTOLICUM:

Jurnal Pendidikan Keagamamaan Katolik Ledalero

penghormatan terhadap kebebasan individu sekaligus pemeliharaan kohesi
sosial (Bellah, 1993).

Pertanyaan utama yang muncul ialah bagaimana agama dapat
diintegrasikan dalam kehidupan sipil tanpa menimbulkan dominasi yang
membatasi kebebasan, atau sebaliknya, bagaimana agama dapat
dipisahkan dari negara tanpa melemahkan dasar moral masyarakat. Dalam
konteks ini, konsep agama sipil Jean-Jacques Rousseau menjadi penting
untuk dikaji. Rousseau tidak merumuskan gagasannya dalam ruang hampa,
melainkan sebagai tanggapan terhadap persoalan klasik politik modern,
yaitu bagaimana menjaga loyalitas warga negara dan stabilitas sosial di
tengah potensi konflik antara keyakinan religius dan kekuasaan politik.
Ketegangan antara iman dan kekuasaan ini muncul berulang kali dalam
sejarah dan di berbagai konteks budaya, sehingga analisis terhadap
pemikiran Rousseau dan John Hick menjadi relevan bagi masyarakat
modern yang multireligius.

Era Pencerahan membawa perubahan besar dalam cara berpikir
tentang hubungan agama dan negara. Rasionalitas dan otonomi individu
mulai menggantikan dominasi otoritas religius tradisional. Dalam konteks
ini, Rousseau memperkenalkan gagasan agama sipil dalam 7he Social
Contract (1762) sebagai sarana politik untuk memperkuat persatuan dan
moralitas publik. Beberapa penelitian terdahulu, seperti Purwadi,
Sumantri, Raja Cahaya Islam et al., dan Emanuel Gerit S. Suratno, menilai
bahwa Rousseau memandang agama sipil sebagai alat negara untuk
membangun kohesi sosial. Namun, gagasan ini kerap dikritik karena
berpotensi mengekang kebebasan beragama dan membuka ruang bagi

praktik otoritarianisme.

Vol. 02 No. 01 September 2025 | 280



Benturan Visi (Theodardus Gaudens Atok)

Sebaliknya, John Hick menawarkan konsep pluralisme agama yang
menempatkan semua tradisi keagamaan sebagai respons sah terhadap
Realitas transenden. Gagasannya berakar pada pemikiran Immanuel Kant
tentang pembedaan antara ranah fenomenal dan noumenal. Dalam
pandangan Hick, kebenaran keagamaan tidak tunggal, melainkan relatif
terhadap pengalaman manusia terhadap Yang Ilahi. Meski demikian,
pendekatan ini memiliki keterbatasan metodologis, terutama dalam
menghadapi pandangan partikularis yang menekankan keunikan ajaran
agama tertentu (Suratno, 2002; Sumantri, 2021; Cahaya Islam et al. 2022;
Purwadi, 2023).

Berdasarkan tinjauan pustaka tersebut, penelitian ini menawarkan
kebaruan dalam bentuk analisis komparatif antara konsep agama sipil
Rousseau dan pluralisme agama Hick. Tujuannya adalah untuk menilai
relevansi pendekatan pluralistik sebagai alternatif yang lebih inklusif,
demokratis, dan konstitusional dibandingkan dengan gagasan agama sipil
Rousseau. Artikel ini akan menguraikan terlebih dahulu konsep agama
sipil Rousseau, kemudian menjelaskan teologi pluralistik Hick, dan pada
bagian akhir mengomparasikan keduanya dalam konteks masyarakat

modern yang multikultural dan beragama majemuk.

Metode

Penelitian ini menggunakan metode kualitatif dengan pendekatan
filsafat. Fokus utamanya adalah analisis konseptual dan perbandingan
antara gagasan agama sipil Jean-Jacques Rousseau dan teori pluralisme
agama John Hick. Pendekatan ini dipilih karena objek kajian bersifat
normatif dan filosofis, bukan empiris. Oleh karena itu, penelitian ini

menekankan analisis hermeneutik, analitis, dan kritis terhadap teks.

281 | Vol. 01 No. 02 September 2025



APOSTOLICUM:
Jurnal Pendidikan Keagamamaan Katolik Ledalero

Jenis penelitian yang digunakan adalah studi kepustakaan (library
research). Sumber data terdiri dari bahan primer dan sekunder. Sumber
primer mencakup karya utama Rousseau, yaitu The Social Contract (1762),
dan karya utama Hick, An Interpretation of Religion (1989). Sumber
sekunder meliputi buku, artikel jurnal, dan tulisan ilmiah lain yang relevan
dengan topik hubungan agama dan negara, serta gagasan pluralisme
agama. Pengumpulan data dilakukan melalui kegiatan membaca,
menelaah, dan mencatat gagasan penting dari berbagai teks filosofis dan
teologis yang terkait dengan tema penelitian (Creswell, 2018).

Analisis data dilakukan melalui dua tahap utama, yaitu analisis
komparatif dan analisis kritis. Analisis komparatif digunakan untuk
menelaah kesamaan dan perbedaan antara konsep agama sipil Rousseau
dan pluralisme agama Hick. Sementara itu, analisis kritis dimanfaatkan
untuk menilai relevansi kedua gagasan tersebut terhadap konteks
masyarakat modern yang multikultural dan religius. Melalui tahapan ini,
penelitian berupaya menemukan sintesis teoretis yang dapat mendukung
penyelenggaraan kehidupan sosial dan politik yang lebih inklusif dan

demokratis.

Hasil dan Pembahasan

Agama Sipil Rousseau: Keharusan Persatuan Kewarganegaraan
Rousseau, dalam Kontrak Sosial (Buku IV, Bab 8), menyoroti
peran penting agama sipil dalam membangun dan menjaga stabilitas politik
suatu negara. la melihatnya sebagai alat untuk memperkuat sentimen sosial
serta kecintaan warga negara terhadap tugas publik. Dengan

mengintegrasikan nilai-nilai keagamaan ke dalam sistem hukum, agama

Vol. 02 No. 01 September 2025 | 282



Benturan Visi (Theodardus Gaudens Atok)

sipil berfungsi sebagai perekat sosial yang membantu menciptakan
keteraturan dan kesejahteraan.

Ia menganggap bahwa Kekristenan, khususnya Kekristenan
Roma, telah menciptakan pemisahan antara otoritas spiritual dan temporal,
yang pada akhirnya melemahkan loyalitas warga dan menimbulkan
tantangan bagi kohesi politik serta kekuatan militer negara. Bagi Rousseau,
keberadaan negara tanpa agama adalah suatu kemustahilan, karena agama
berperan dalam menjaga solidaritas masyarakat dan memberikan
legitimasi moral pada hukum serta kontrak sosial. Dalam konsepnya
tentang agama sipil, Rousseau menekankan bahwa dogma-dogmanya
harus tetap sederhana dan jelas, tanpa ruang untuk interpretasi atau
perdebatan yang berlebihan (The Social Contract, Book IV, Chapter VIII,
Rousseau, 1968).

Ia mengategorikan dogma- dogmanya ke dalam dua kelompok
yakni dogma positif dan dogma negatif. Dogma positif terdiri dari pertama,
Keberadaan suatu entitas transenden yang memiliki kekuasaan mutlak,
kebijaksanaan sempurna, murah hati, dan berperan aktif dalam menjaga
keteraturan dunia. Kedua, Keyakinan akan kelangsungan hidup setelah
kematian, yang mencakup dimensi akhirat sebagai kelanjutan eksistensi
manusia. Ketiga, Prinsip keadilan yang diwujudkan melalui pemberian
kebahagiaan kepada mereka yang menjalani hidup secara benar, serta
pemberian hukuman kepada mereka yang melakukan kejahatan. Keempat,
Pengakuan terhadap nilai sakral dari kontrak sosial dan supremasi hukum
sebagai fondasi utama dalam membangun kehidupan bersama yang tertib
dan berkeadaban. Sementara itu dogma negatif berbunyi pengutukan

terhadap intoleransi, karena Rousseau berpendapat bahwa agama

283 | Vol. 01 No. 02 September 2025



APOSTOLICUM:

Jurnal Pendidikan Keagamamaan Katolik Ledalero

seharusnya menjadi faktor pemersatu, bukan sumber perpecahan (The
Social Contract, Book IV, Chapter VIII, Rousseau, 1968).

Secara keseluruhan, pandangan Rousseau menunjukkan
instrumentalisasi agama sebagai elemen fundamental dalam
mempertahankan dan mengembangkan negara. la tidak melihat agama
dalam konteks pencarian kebenaran spiritual individu, tetapi lebih sebagai
alat fungsional untuk menjaga kohesi politik serta ketertiban sosial.
Perspektif ini menyoroti bagaimana Rousseau memandang agama sipil
sebagai kebutuhan politik, yang mampu mengatasi kelemahan sistem
kepercayaan tradisional dan menyatukan masyarakat di bawah nilai-nilai

yang mendukung stabilitas negara.

Menolak yang Tak Toleran: Tantangan Etis dalam Memelihara
Kontrak Sosial

Rousseau berpendapat bahwa agama sipil harus menerima semua
agama yang menjunjung toleransi, tetapi menolak yang bersikap intoleran.
Prinsip "tidak ada toleransi bagi yang tidak toleran" menjadi dasar
pemikirannya, karena ia melihat intoleransi teologis sebagai ancaman bagi
stabilitas sosial (Idrus Ruslan, 2013). Menurutnya, seseorang yang
menganggap kelompok lain terkutuk tidak dapat hidup berdampingan
dengan damai. Oleh karena itu, individu yang menyatakan bahwa
keselamatan hanya ada di dalam satu gereja harus diusir dari negara. Selain
pengusiran bagi yang tidak menerima kredo sipil, Rousseau juga
mengusulkan hukuman bagi mereka yang berpura-pura mematuhi agama
sipil. Pemerintah tidak dapat memaksa seseorang untuk percaya pada
dogmanya, tetapi mereka yang gagal mengadopsinya dianggap tidak
mampu hidup bermasyarakat dan dapat diusir. Bahkan, seorang warga

negara yang secara publik menyatakan menerima kredo sipil tetapi

Vol. 02 No. 01 September 2025 | 284



Benturan Visi (Theodardus Gaudens Atok)

kemudian bertindak bertentangan dengannya dapat dihukum mati (The
Social Contract, Book IV, Chapter VIII, Rousseau, 1968).

Pandangan Rousseau mencerminkan sifat otoriter dalam konsepnya
tentang kebebasan dan agama (Bertram, 2025). Kebebasan, dalam
pemikirannya, bukanlah hak individu untuk berpikir atau berkeyakinan
secara mandiri, melainkan kepatuhan terhadap kehendak umum yang
ditentukan oleh negara. Dengan demikian, negara memiliki kendali atas
hati nurani warga negaranya, menjadikan agama sebagai alat untuk
menegakkan ketertiban sosial, bukan sebagai ruang untuk pencarian
kebenaran spiritual. Melalui agama sipilnya, Rousseau secara efektif
menghilangkan kebebasan beragama sebagaimana dipahami dalam tradisi
liberal. Dengan mewajibkan warga negara untuk menyelaraskan keyakinan
mereka dengan kepentingan negara, ia menundukkan iman kepada otoritas
politik. Pendekatan ini mengubah agama dari ranah pribadi menjadi
kewajiban sipil, yang bertentangan dengan gagasan modern tentang

pluralisme dan kebebasan berkeyakinan.

Kritik dan Potensi Totalitarianisme

Rousseau sendiri tidak menutup mata terhadap kelemahan yang
melekat dalam gagasan agama sipil. la menyadari bahwa unsur-unsur
dogmatis yang menjadi fondasi agama sipil bersifat buatan dan akan
berbeda dari satu negara ke negara lain. Hal ini membuka kemungkinan
bahwa doktrin tersebut dirumuskan secara kurang matang, bahkan
berpotensi tidak konsisten atau tidak koheren dengan realitas masyarakat
yang ada. Lebih jauh, Rousseau juga mengakui bahwa postulat-postulat
teologis yang menopang agama sipil pada dasarnya dapat keliru, sehingga
tidak ada jaminan absolut bahwa konstruksi keagamaan semacam itu benar

atau tak terbantahkan. Dari perspektif eksternal, bab tentang agama sipil
285 | Vol. 01 No. 02 September 2025



APOSTOLICUM:
Jurnal Pendidikan Keagamamaan Katolik Ledalero
membingungkan pembaca dan dipandang sebagai tanda bid'ah teologis
penulisnya. Para kritikus mencatat sifatnya yang mengganggu totalitarian,
meskipun Rousseau memasukkan toleransi sebagai ajaran (Nasution,
2020).Keyakinan bahwa warga negara harus mematuhi suatu kredo yang
bahkan tidak dapat mereka perbincangkan secara bebas menimbulkan
persoalan mendasar mengenai kebebasan moral dan otonomi, serta
berisiko meniadakan peran warga negara sebagai subjek yang secara
bermakna menetapkan hukum bagi dirinya sendiri. Hal ini
diinterpretasikan sebagai upaya untuk memandulkan Kekristenan yang
kuat, untuk membuatnya patuh di hadapan penguasa sipil yang kemudian
dapat menjadi Penguasa universal, dewa di bumi.

Rousseau secara jujur mengakui bahwa ajaran agama sipil dibuat
oleh manusia dan bisa saja keliru. Hal ini menunjukkan adanya ketegangan
penting dalam teori yang ia bangun. Jika kebenaran dasar di mana
persatuan sipil dibangun diakui, bahkan oleh pengusulnya, berpotensi tidak
benar, maka efektivitasnya sepenuhnya bergantung pada keberhasilan
manipulasi sentimen publik dan penekanan ketat terhadap setiap perbedaan
pendapat intelektual atau spiritual. Ini menciptakan ketidakstabilan yang
melekat: seluruh bangunan persatuan sosial, yang dibangun di atas fondasi
artifisial ini, secara terus-menerus rentan terhadap pengawasan intelektual,
erosi iman, atau munculnya klaim kebenaran alternatif. Berbeda dengan
agama-agama yang mengklaim wahyu ilahi dan kebenaran universal,
model Rousseau secara eksplisit pragmatis dan dengan demikian rentan
untuk diekspos sebagai alat politik belaka, yang pada akhirnya dapat

merusak persatuan yang ingin dicapainya.

Vol. 02 No. 01 September 2025 | 286



Benturan Visi (Theodardus Gaudens Atok)

Pluralisme Agama John Hick: Transendensi Realitas

Hipotesis pluralistik Hick sangat dipengaruhi oleh perbedaan
Immanuel Kant antara noumenon (sesuatu dalam dirinya sendiri,
independen dari persepsi manusia) dan fenomena (sesuatu sebagaimana
kita mengalaminya). la menerapkan perbedaan ini pada hal ilahi: Realitas
adalah realitas ilahi noumenal, yang merupakan esensinya dan melampaui
semua deskripsi manusia dan kategori teologis. Ia bersifat transkategorial
atau tak terlukiskan, yang berarti tidak dapat dikatakan satu atau banyak,
pribadi atau benda, substansi atau proses, baik atau jahat, bertujuan atau
tidak bertujuan (Bradley Cochran, 2017).

Pengalaman agama adalah fenomena ilahi, yang berarti pengalaman
tersebut adalah interpretasi yang dibentuk secara budaya dari Realitas.
Konteks budaya kita bertindak sebagai lensa melalui mana realitas ilahi ini
dipersepsikan dan diinterpretasikan. Perbedaan ini memungkinkan
keberadaan Realitas ilahi transenden yang tak terbatas sambil secara
bersamaan mengakui pluralitas konsep, citra, dan pengalaman manusia
yang bervariasi serta respons terhadap realitas tersebut. Hick
mengemukakan Realitas an sich sebagai postulat yang diperlukan dari
kehidupan beragama pluralistik umat manusia untuk memastikan bahwa
pengalaman agama adalah veridikal dan untuk menghindari ekstremisme
eksklusivisme agama atau non-realisme agama.

Pemanfaatan perbedaan noumenal/fenomenal Kant oleh Hick adalah
landasan pluralismenya dan merupakan langkah filosofis yang canggih.
Hal ini memungkinkannya untuk menavigasi ketegangan antara realitas
objektif ilahi dan sifat pengalaman agama manusia yang subjektif dan
beragam. Dengan menegaskan bahwa Realitas ada secara independen dari

persepsi kita (noumenal) sementara pengalaman kita tentangnya selalu

287 | Vol. 01 No. 02 September 2025



APOSTOLICUM:

Jurnal Pendidikan Keagamamaan Katolik Ledalero

dimediasi secara budaya dan konseptual (fenomenal), Hick menyediakan
kerangka epistemologis yang secara bersamaan menegaskan kebenaran
pengalaman agama di berbagai keyakinan dan menawarkan dasar rasional
untuk pluralisme agama. Pendekatan ini menumbuhkan kerendahan hati
intelektual dengan mengakui keterbatasan pemahaman manusia tentang
ilahi, namun menghindari reduksi keyakinan agama menjadi sekadar
proyeksi manusia, sehingga memberikan fondasi yang kuat untuk

pemahaman dan dialog antaragama.

Kesetaraan Agama-agama Dunia: Jalan Beragam Menuju Realitas
Tunggal

Hick berpendapat bahwa semua agama besar dunia adalah jalur yang
valid menuju keselamatan dan Realitas, tanpa ada satu agama pun yang
memiliki klaim eksklusif atas kebenaran penyelamatan (Purwadi, 2023). Ia
menegaskan bahwa meskipun agama tidak dapat membuktikan klaim
utama mereka secara rasional, semuanya melibatkan pengalaman ilahi
yang sejati dan menghasilkan individu berbudi luhur. Hick juga menolak
gagasan bahwa afiliasi agama, yang sering kali ditentukan oleh tempat
kelahiran, dapat menjadi satu-satunya penentu akses ke kebenaran tertinggi
(Bradley Cochran, 2017). Melalui Revolusi Kopernikan dalam teologi,
Hick menggeser fokus dari pendekatan Kristosentris ke Tuhan-di-pusat
atau Realitas-di-pusat, menekankan pentingnya pluralisme untuk
kesetaraan dan toleransi (Raja Cahaya Islam et al., 2021). Ia melihat
pluralisme bukan hanya sebagai deskripsi tentang keragaman agama, tetapi
juga sebagai kerangka etis untuk membangun hubungan yang lebih
harmonis di dunia yang semakin global. Dalam pandangannya, nilai-nilai

seperti cinta, rasa hormat, dan harmoni sosial lebih penting daripada klaim

Vol. 02 No. 01 September 2025 | 288



Benturan Visi (Theodardus Gaudens Atok)

kebenaran eksklusif, yang dianggap dapat menghambat koeksistensi
damai.

Hick juga menawarkan solusi untuk perbedaan klaim kebenaran
antaragama dengan menafsirkan bahasa agama sebagai mitologis, bukan
literal. Ia berpendapat bahwa kebenaran agama bersifat fungsional—
membimbing individu menuju transformasi spiritual dan Realitas—
daripada proposisional dan absolut. Dengan pendekatan ini, pernyataan
seperti "Yesus adalah satu-satunya jalan" atau jalan Buddha menuju
pencerahan dapat dipahami sebagai mitos yang efektif bagi penganutnya,
tanpa harus saling menegasikan. Perspektif ini memungkinkan dialog
antaragama untuk berfokus pada tujuan etis dan soteriologis bersama

daripada perselisihan metafisik yang tak terpecahkan.

Antara Persatuan Rousseau Versus Kesetaraan Radikal Hick

Agama sipil Rousseau, meskipun ajarannya menunjukkan sikap
negatif terhadap intoleransi, secara esensial bersifat eksklusif dalam
tuntutannya terhadap loyalitas warga negara dan kepatuhan pada
keyakinan tertentu yang diwajibkan oleh negara. Ia mensyaratkan profesi
iman yang murni sipil yang selaras dengan nilai-nilai politik dan ditetapkan
oleh Penguasa. Pluralisme Hick, sebaliknya, secara eksplisit menolak
agama apa pun yang mengklaim sebagai satu-satunya agama yang benar
atau memiliki hak tertinggi atas kebenaran penyelamatan itu. Ia
menganjurkan toleransi terhadap perspektif agama yang berbeda dan
secara aktif menghindari pandangan eksklusivis. Gagasan tentang dogma
yang dibangun yang mungkin salah (Rousseau) sangat kontras dengan
penegasan Hick bahwa pengalaman agama, meskipun dimediasi secara
budaya, adalah respons yang asli dan sama-sama valid terhadap Realitas

transenden.
289 | Vol. 01 No. 02 September 2025



APOSTOLICUM:

Jurnal Pendidikan Keagamamaan Katolik Ledalero

Inkompatibilitas paling mendalam antara Rousseau dan Hick
terletak pada pemahaman mereka yang secara fundamental berbeda
tentang kebenaran dan fungsi kebenaran itu sendiri dalam masyarakat.
Bagi Rousseau, kebenaran agama (atau setidaknya manifestasi publiknya)
adalah konstruksi politik yang dirancang untuk utilitas dan stabilitas sosial,
bahkan jika postulat teologisnya salah. Negara mendikte apa yang cukup
benar untuk kohesi warga negara, memprioritaskan tatanan kolektif di atas
keyakinan individu. Bagi Hick, kebenaran agama adalah realitas
pengalaman dan penyelamatan (Realitas), yang melampaui konseptualisasi
manusia, dan semua agama besar menawarkan interpretasi yang sama-
sama valid tentangnya. Oleh karena itu, negara tidak dapat mendikte
kebenaran agama, dan tidak ada satu agama pun yang dapat mengklaim
akses eksklusif terhadapnya. Divergensi fundamental tentang sifat dan
sumber kebenaran agama ini menciptakan jurang yang tidak dapat
didamaikan antara model tatanan sosial masing-masing dan peran

keyakinan agama di dalamnya.

Menginterpretasi Ulang Intoleransi Terhadap Intoleransi: Kritik
Hickian Terhadap Batasan Kebebasan Rousseau

Rousseau menegaskan bahwa intoleransi terhadap intoleransi
diperlukan demi harmoni sipil, mengusulkan pengusiran atau hukuman
bagi mereka yang merusak kontrak sosial dengan keyakinan eksklusivis.
Ini merupakan bentuk kontrol negara atas agama untuk mencegah loyalitas
ganda yang dapat mengancam otoritas politik. Sebaliknya, Hick
memandang sikap ini sebagai pelanggaran kebebasan beragama, karena
pluralismenya menekankan toleransi dan kesetaraan bagi semua perspektif
agama. Namun, Hick juga menghadapi kritik karena tidak mentolerir

pandangan eksklusivis, sehingga menciptakan paradoks: pluralisme yang
Vol. 02 No. 01 September 2025 | 290



Benturan Visi (Theodardus Gaudens Atok)

inklusif bisa menjadi eksklusif terhadap eksklusivisme (Sulistio, 2001).
Paradoks toleransi Rousseau berakar pada gagasan bahwa masyarakat
harus menekan intoleransi demi stabilitas, sementara Hick melihat
intoleransi sebagai masalah epistemologis dan etis dalam dunia yang
beragam. Rousseau hanya mentoleransi agama yang memperkuat
persatuan negara, sedangkan Hick hanya mendukung pandangan yang
selaras dengan konsep Realitas transenden dan transformasi etis.
Perbedaan ini menunjukkan perdebatan filosofis tentang batas toleransi
dalam masyarakat pluralistik.

Dalam hubungan negara dan agama, Rousseau menekankan kontrol
penuh negara atas keyakinan publik, bahkan menuntut gereja tunduk pada
pemerintah seperti dalam pemikiran Hobbes. Sebaliknya, Hick
mengadvokasi negara netral yang mengakomodasi keragaman agama
tanpa mengendalikan keyakinan. Agama sipil Rousseau mencerminkan
teokrasi negara, sementara model Hick selaras dengan sekularisme liberal
yang menyeimbangkan kebebasan berkeyakinan dan kesetaraan moral

dalam masyarakat yang semakin global.

Implikasi untuk Kohesi Sosial dan Tata Kelola Inklusif Teologi Global
Hick sebagai Kerangka Dialog Antaragama

Pluralisme Hick bukanlah seruan untuk satu agama dunia yang
sinkretis, melainkan teologi global yang menyediakan kerangka yang
masuk akal bagi semua agama dan membantu orang memasuki dialog
antaragama yang positif. Hal ini mendorong tradisi-tradisi yang berbeda
untuk tidak lagi melihat satu sama lain sebagai saingan, mempertahankan
keragaman mereka karena agama-agama yang berbeda sesuai dengan

kebutuhan dan preferensi manusia yang berbeda. Kerangka ini

291 | Vol. 01 No. 02 September 2025



APOSTOLICUM:

Jurnal Pendidikan Keagamamaan Katolik Ledalero

menekankan cita-cita etis bersama (misalnya, Aturan Emas) dan tujuan
soteriologis umum pusat Realitas sebagai kriteria validitas agama.

Secara historis, perbedaan agama seringkali menjadi sumber
konflik, penganiayaan, dan fragmentasi sosial. Teologi global Hick
merupakan upaya yang disengaja dan mendalam untuk menggeser
paradigma ini dari klaim kebenaran eksklusif dan persaingan menjadi
saling  menghormati, = memahami, dan  berdialog. = Dengan
menginterpretasikan kembali perbedaan agama bukan sebagai klaim yang
bersaing atas satu kebenaran literal, tetapi sebagai respons yang beragam
dan dimediasi secara budaya terhadap realitas utama yang sama, Hick
memberikan dasar filosofis dan teologis yang kuat untuk kerja sama
antaragama dan pembangunan perdamaian. Pendekatan ini melampaui
toleransi pragmatis semata menuju afirmasi berprinsip yang lebih dalam
tentang keragaman agama sebagai kekuatan sosial yang positif, penting
untuk menumbuhkan kohesi sosial dalam konteks yang semakin
multikultural dan mengglobal.

Model Rousseau, dengan tuntutannya akan agama sipil yang bersatu
dan disetujui negara serta hukuman berat bagi ketidakpatuhan (pengusiran,
kematian), sebagian besar tidak sesuai dengan nilai-nilai liberal-
demokratis modern tentang kebebasan beragama, hati nurani individu, dan
hak asasi manusia. Gagasan untuk memaksa warga negara menjadi bebas
dengan mematuhi kehendak umum secara luas dianggap totalitarian dan
sangat bermasalah dalam pemikiran politik kontemporer. Dalam
masyarakat yang dicirikan oleh keragaman agama, etnis, dan budaya yang
mendalam, upaya untuk memaksakan kredo sipil tunggal pasti akan
menyebabkan perbedaan pendapat, penindasan, dan konflik kekerasan

yang meluas, daripada persatuan yang dimaksudkan.

Vol. 02 No. 01 September 2025 | 292



Benturan Visi (Theodardus Gaudens Atok)

Agama sipil Rousseau dirancang untuk negara-kota yang relatif
homogen, di mana konsep kehendak umum dan budaya sipil bersama dapat
muncul dan ditegakkan secara masuk akal. Namun, masyarakat
kontemporer dicirikan oleh pluralisme agama, etnis, dan budaya yang
mendalam dan inheren. Hal ini menunjukkan bahwa solusi Rousseau,
meskipun mungkin konsisten secara internal untuk konteks teoretis
spesifiknya, tidak hanya bermasalah tetapi secara fundamental tidak dapat
diterapkan dan kontraproduktif dalam negara modern yang beragam.
Mencoba menerapkan agama sipil dengan dogma-dogma koersif dalam
konteks semacam itu tidak akan menumbuhkan persatuan tetapi akan
secara aktif memicu konflik sektarian, merusak kebebasan individu, dan
menyebabkan ketidakstabilan sosial yang meluas, menunjukkan
ketidaksesuaian mendasar antara solusi yang diusulkannya dan realitas
kompleksitas sosial modern.

Penekanan Hick pada kesetaraan agama dan sifat transenden
realitas, sangat selaras dengan model-model sekularisme liberal-pluralis.
Model-model ini bertujuan untuk keseimbangan optimal antara
menghormati kesetaraan moral warga negara dan kebebasan berkeyakinan
mereka, memungkinkan ekspresi agama di ruang publik sambil menjaga
netralitas negara. = Model-model pluralis sekularisme secara aktif
mempromosikan masyarakat inklusif di mana berbagai suara agama dapat
didengar dan dihormati, membedakannya dari model separatis ketat yang
mengasingkan agama ke ranah pribadi. Filosofi Hick mendukung gagasan
bahwa pluralisme agama melampaui toleransi semata untuk menghormati
perbedaan dan memungkinkan koeksistensi tanpa perang sektarian atau

diskriminasi.

293 | Vol. 01 No. 02 September 2025



APOSTOLICUM:

Jurnal Pendidikan Keagamamaan Katolik Ledalero

Pemahaman tradisional tentang sekularisme seringkali menekankan
pemisahan ketat antara gereja dan negara, terkadang menyebabkan
marginalisasi agama dari kehidupan publik. Pluralisme Hick,
bagaimanapun, memberikan dasar filosofis yang kuat untuk pendekatan
yang lebih bernuansa dan luas terhadap sekularisme, selaras dengan model
pluralis sekularisme (Saumantri, 2023). Model ini bukan tentang
penghapusan agama dari kehidupan publik, tetapi tentang menciptakan
ruang publik di mana berbagai suara agama didengar, dihormati, dan dapat
berkontribusi pada kebaikan bersama. Ini menunjukkan bahwa filosofi
Hick memberikan dasar filosofis yang kuat untuk model sekularisme yang
tidak hanya negatif (mencegah campur tangan atau konflik agama) tetapi
juga positif (secara aktif menumbuhkan pemahaman antaragama, saling
menghormati, dan inklusi). Ini melampaui toleransi pasif menuju afirmasi
aktif keragaman agama sebagai kebaikan masyarakat, yang penting untuk
membangun negara yang benar-benar inklusif di abad ke- 21. Walau
demikian Anis Malik Thoha (2008) juga menyampaikan kekhawatiran
bahwa pluralisme agama berpotensi mereduksi esensi syariat dengan
menyamakan semua tradisi keagamaan secara normatif. Dalam konteks
ini, pendidikan tentang pluralisme bisa menjadi kunci untuk membangun
kesadaran akan keberagaman dan memperkuat dialog antaragama. Sebuah
pendekatan yang mengedepankan nilai-nilai universalisme dan saling
menghormati sangat diperlukan, agar manfaat dari pluralisme agama dapat
dirasakan oleh seluruh elemen masyarakat tanpa mengabaikan identitas

masing-masing tradisi keagamaan.

Vol. 02 No. 01 September 2025 | 294



Benturan Visi (Theodardus Gaudens Atok)

Kesimpulan

Analisis ini menggarisbawahi perbedaan mendasar antara
pendekatan Rousseau dan Hick terhadap agama dalam konteks politik dan
sosial. Rousseau melihat agama sipil sebagai instrumen negara untuk
menciptakan persatuan warga melalui kredo tunggal yang koersif,
menekankan manfaat politik daripada kebenaran spiritual individu.
Sebaliknya, Hick mengadvokasi kesetaraan radikal bagi berbagai jalur
agama, menekankan bahwa pengalaman spiritual yang autentik dapat
dimediasi secara budaya tetapi tetap memiliki validitas transenden.
Perbedaan ini sangat relevan dalam dunia modern yang semakin
mengglobal, di mana pluralisme agama dan tantangan tata kelola inklusif
menjadi isu utama. Rousseau berusaha mengatasi perpecahan sosial
dengan menetapkan satu agama sipil yang dapat menyatukan warga
negara, tetapi pendekatan ini berisiko menekan kebebasan individu dan
mengabaikan keberagaman agama yang alami dalam masyarakat.
Sebaliknya, Hick menawarkan sebuah model yang memungkinkan
keberagaman agama tanpa mengorbankan kohesi sosial atau kebenaran
spiritual, dengan menekankan pentingnya dialog dan pemahaman lintas
agama.

Meskipun kekhawatiran Rousseau tentang fragmentasi sosial akibat
absennya iman sipil masih relevan dalam konteks polarisasi ekstrem,
pendekatan pluralistik Hick menawarkan solusi yang lebih layak bagi
masyarakat modern yang beragam. Alih-alih menyeragamkan keyakinan
melalui paksaan, masa depan hubungan antara negara dan agama lebih
condong pada sekularisme yang pluralistic yang tidak hanya melindungi
kebebasan beragama, tetapi juga menjaga ketertiban sosial melalui kerja

sama dan pemahaman yang lebih luas antaragama. Model ini
295 | Vol. 01 No. 02 September 2025



APOSTOLICUM:
Jurnal Pendidikan Keagamamaan Katolik Ledalero

memungkinkan masyarakat menjadi lebih inklusif dan tangguh
dibandingkan dengan sistem yang didasarkan pada keyakinan yang

dipaksakan.

Referensi

Armaidy Armawi. (2013). Kajian Filosofis-Historis Hubungan Negara
Dan Agama. Paramita: Historical Studies Journal, 23(1), 13-26.

Bellah, R. N. (1993). Civil Religion in America. In Christianity and
Modern Politics (pp. 33-44). De Gruyter.
https://doi.org/10.1515/9783110847710-006

Bertram, Christopher, "Jean Jacques Rousseau", The Stanford
Encyclopedia of Philosophy (Summer 2024 Edmon) Edward N.
Zalta & Uri Nodelman (eds.), URL =
https://plato.stanford.edu/archives/sum2024/entries/rousseau/

Bradley Cochran. (2017, September 8). “Exposition: A Brief Summary of
Hick’s Pluralist Hypothesis”. Peped.Org.
https://theophilogue.files.wordpress.com/2014/05/hicks-
philosphical-advocacy-for-pluralism__ version-3d.pdf

Creswell, J. W. (2018). Research Design: Qualitative, Quantitative, and

Mixed Methods Approaches (5th ed.). Thousand Oaks, CA: SAGE
Publications.

Idrus Ruslan. (2013). Pemikiran “Kontrak Sosial” Jean Jacques Rousseau
Dan Masa Depan Umat Beragama. Al-Adyan, 8(2).

Malik Thoha Associate Professor, A. (2005). It is presented at Seminar
"Al-Qur’an dan Cabaran Pluralisme Agama. In Journal of Islam in
Asia (Vol. 2, Issue 2).
https://core.ac.uk/download/pdf/300368466.pdf

Nasution, R. D. (2020). Mengakar Kembali Perdebatan Konsep Civil
Religion Robert N. Bellah Dan Jean Jacques Rousseau. ARISTO,
8(1), 191. https://doi.org/10.24269/ars.v8i1.2269

Purwadi, Y. S. (2023). Metafisika Keterbatasan dan Pluralisme Agama
Menurut John Hick. Hanifiya: Jurnal Studi Agama-Agama, 6(1),
25-38. https://doi.org/10.15575/hanifiya.v6i1.24854

Vol. 02 No. 01 September 2025 | 296



Benturan Visi (Theodardus Gaudens Atok)

Rousseau, Jean-Jacques. The Social Contract. Trans. Maurice Cranston.
London: Penguin Books, 1968.

Raja Cahaya Islam, Dadang Kuswana, & Roro Sri Rejeki Waluyajati.
(2021). Pluralisme Sebagai Basis Kerukunan Beragama Perspektif
John Hick. JAQFI: Jurnal Aqidah Dan Filsafat Islam, 6(1).

Saumantri, T. (2023). Membangun Kerukunan Beragama di Era
Pluralisme: Kontribusi Konsep John Hick. RELIGI, 19(1), 112—
125.

Sulistio, T. C. (2001). Teologi Pluralisme Agama John Hick: Sebuah
Dialog Kiritis dari Perspektif Partikularis. Veritas: Jurnal Teologi
Dan Pelayanan, 2(1), 51-69.
https://doi.org/10.36421/veritas.v2il.51.

297 | Vol. 01 No. 02 September 2025



