APOSTOLICUM:
Jurnal Pendidikan Keagamamaan Katolik Ledalero

O
hlis

fArosToucum

Dari Meja Kultis ke Arena Profetis:
Peran Politik Kaum Imam dan Tantangan
Pendidikan Agama Kristen

Isidorus Lilijawa*
Institut Agama Kristen Negeri (IAKN) Kupang, Indonesia
*corresponding author: isidoruslilijawa@gmail.com

Disubmit: 02-08-2025; Direvisi:14-10-2025, Disetujui:14-10-2025

Abstract

The problems of poverty, injustice, social inequality, intergroup conflict,
oppression, and corruption remain pressing social realities that demand the
Church’s moral and pastoral response. These issues cannot be resolved merely
through political power but also require the involvement of the Church,
particularly priests, in the politics of social concern. Priests possess cultic and
prophetic functions that form the theological foundation for their engagement in
public life. However, in pastoral practice, such political involvement often faces
both internal and external challenges, especially due to the limited internalization
of moral-political education within Christian Religious Education. Consequently,
misunderstandings frequently arise regarding the true nature of priestly politics
and the extent of their participation in public affairs. This study aims to explain
priests’ political attitudes in addressing various social problems by emphasizing
their cultic and prophetic functions as moral and theological bases. The research
employs a qualitative method with a library research approach through critical
analysis of theological literature and Church documents. The findings indicate that
priests who cultivate a cultic and prophetic spirituality can develop ethical, critical,
and socially transformative political engagement. Therefore, Christian Religious
Education must integrate the moral-political dimension into the formation of
future priests so that they may embody a politics of social concern rooted in faith,
justice, and the love of Christ, the Divine Teacher of Politics.

Keywords: priest; politics, prophetic function; Christian Religious Education;
social justice.

Vol. 01 No. 02 September 2025 | 159



Dari Meja Kultis ke Arena Profetis (Isidorus Lilijawa)

Abstrak

Permasalahan  kemiskinan, ketidakadilan, kesenjangan sosial, konflik
antargolongan, penindasan, dan korupsi masih menjadi realitas sosial yang
menuntut tanggapan moral dan pastoral dari Gereja. Situasi ini tidak dapat diatasi
hanya melalui kekuasaan politik, melainkan juga melalui keterlibatan Gereja,
khususnya para imam, dalam politik kepedulian sosial. Imam memiliki fungsi
kultis dan profetik yang menjadi dasar teologis keterlibatan mereka dalam
kehidupan publik. Namun, dalam praksis pastoral, keterlibatan politik para imam
kerap menghadapi tantangan, baik secara internal maupun eksternal, terutama
karena minimnya internalisasi pendidikan politik moral dalam Pendidikan Agama
Kristen. Akibatnya, muncul kesalahpahaman mengenai hakikat politik imam dan
batas keterlibatan mereka dalam urusan publik. Penelitian ini bertujuan
menjelaskan sikap politik imam dalam menghadapi berbagai persoalan sosial
dengan menekankan fungsi kultis dan profetik sebagai landasan moral dan
teologis. Metode yang digunakan adalah penelitian kualitatif dengan pendekatan
studi kepustakaan melalui telaah kritis terhadap literatur teologi dan dokumen
Gereja. Hasil kajian menunjukkan bahwa imam yang menumbuhkan spiritualitas
kultis dan profetik mampu mengembangkan keterlibatan politik yang etis, kritis,
dan berorientasi pada transformasi sosial. Karena itu, Pendidikan Agama Kristen
perlu mengintegrasikan dimensi politik moral dalam formasi calon imam agar
mereka mampu mewujudkan politik kepedulian sosial yang berlandaskan iman,
keadilan, dan kasih Kristus sebagai Sang Guru Politik.

Kata Kunci: imam, politik; fungsi profetik; Pendidikan Agama Kristen; keadilan
sosial.

Pendahuluan

Setiap warga negara memiliki tanggung jawab untuk membangun
sendi-sendi kehidupan bermasyarakat, berbangsa, dan bernegara.
Keterlibatan warga negara dapat diwujudkan dalam berbagai bidang
seperti sosial, ekonomi, budaya, dan politik (Darung, 2021). Imam Katolik,
sebagai bagian dari warga negara, juga terpanggil untuk mengambil peran
aktif dalam bidang-bidang tersebut. Pada tahun 2016, Romo Rantinus
Manalu, Pr., seorang imam dari Keuskupan Sibolga, mencalonkan diri
sebagai kandidat bupati dalam Pilkada Kabupaten Tapanuli Tengah

(https://katoliknews.com). Langkah politik sang imam memunculkan pro
160 | Vol. 01 No. 02 September 2025



APOSTOLICUM:

Jurnal Pendidikan Keagamamaan Katolik Ledalero

dan kontra. Pihak yang mendukung menilai tindakan tersebut sebagai

wujud nyata hak politik warga negara dan komitmen untuk memperbaiki

tatanan sosial-politik masyarakat. Namun, pihak yang menentang

melihatnya sebagai langkah yang kontraproduktif karena berpotensi

menimbulkan polarisasi serta mengaburkan kredibilitas dan otentisitas
kesaksian imam maupun institusi Gereja di tengah umat (Jehaut, 2020).

Fenomena serupa terjadi di Kabupaten Sikka, ketika Pastor Vande
Raring, SVD, pada 23 Januari 2025 turun ke lapangan membela para
pedagang kecil yang digusur dari Pasar Alok. la bersuara lantang
menentang kebijakan portalisasi pasar yang merugikan pedagang kecil,
namun tindakannya memicu reaksi negatif dari aparat pemerintah dan
menimbulkan ketegangan (https://regional. kompas.com). Baik Pastor
Rantinus maupun Pastor Vande menampilkan bentuk kepedulian sosial
yang lahir dari keprihatinan terhadap realitas kemiskinan, penindasan,
kekerasan, konflik antargolongan, ketidakadilan, dan korupsi yang
mendera umat. Di tengah realitas semacam ini, eksistensi Gereja melalui
peran para imam menjadi sorotan: apakah imam harus bersuara dan
bertindak membela kaum kecil, atau tetap diam demi menjaga jarak dari
politik praktis?

Secara teologis, Gereja memiliki tanggung jawab politik yang
bersumber dari misi religiusnya. Gereja memang tidak memiliki kharisma
politik secara langsung, tetapi berperan sebagai sarana Kerajaan Allah
dalam sejarah dengan fokus pada pelayanan religius demi kemanusiaan.
Dalam konteks itu, tanggung jawab sosial-politik Gereja diwujudkan
melalui pembelaan terhadap martabat manusia dan pemajuan hak asasi

manusia. Bentuk konkret dari tanggung jawab politik ini di zaman modern

Vol. 01 No. 02 September 2025 | 161



Dari Meja Kultis ke Arena Profetis (Isidorus Lilijawa)

adalah partisipasi aktif dalam memperjuangkan bonum commune,
menegakkan keadilan sosial, dan memperkuat nilai-nilai demokrasi.
Namun, keterlibatan kaum imam dalam politik praktis mengandung
potensi bahaya. Gereja Katolik sebagai lembaga rohani memiliki pengaruh
besar dalam kehidupan masyarakat, termasuk dalam ranah politik. Bila
pejabat Gereja terlibat secara langsung dalam politik praktis, dapat timbul
kerancuan antara kepentingan religius dan kekuasaan politik. Hal ini
berisiko memunculkan upaya pemaksaan pandangan agama tertentu dalam
masyarakat yang plural serta menimbulkan konflik dan polarisasi sosial (J.
Ohoiledjaan & S. S. Refo, 2024). Donatus Sermada (2023) dalam
tulisannya “Hubungan Agama dan Negara di NKRI dalam Sorotan Filsafat
Politik” menegaskan bahwa keterlibatan hierarki Gereja dalam politik
praktis sering membawa perpecahan internal antara pihak yang pro dan
kontra terhadap otoritas Gereja. Pertanyaan yang kemudian muncul adalah:
apakah para imam harus menjauh sepenuhnya dari dunia politik meskipun
berhadapan dengan penderitaan dan ketidakadilan yang dialami umatnya?
Kitab Hukum Kanonik (KHK 281) menegaskan bahwa imam adalah
promotor perdamaian. Ia dipanggil untuk memelihara perdamaian dan
kerukunan di antara bangsa-bangsa (Hadiwikarta, 1991). Karena itu, imam
dilarang terlibat dalam politik kekuasaan atau menjadi bagian dari partai
politik tertentu, sebab hal itu akan menimbulkan keberpihakan yang
mengaburkan netralitas Gereja. Namun, netralitas imam bukanlah sikap
apatis terhadap politik, melainkan penolakan terhadap politik kekuasaan
yang koruptif. Imam justru harus aktif dalam politik sebagai politika
caritatis, politik kepedulian sosial yang berpijak pada panggilan profetis

untuk menegakkan kebenaran, keadilan, dan perdamaian.

162 | Vol. 01 No. 02 September 2025



APOSTOLICUM:
Jurnal Pendidikan Keagamamaan Katolik Ledalero

Gereja tidak hanya menjadi tempat ibadah, tetapi juga ruang
perjumpaan sosial dan kultural bagi masyarakat. Dalam konteks ini, para
imam tidak cukup berhenti pada tugas-tugas kultis seperti pelayanan
sakramen atau perayaan Ekaristi, melainkan perlu bergerak ke ranah
profetis dengan menyuarakan kebenaran dan menentang ketidakadilan.
Melalui peran profetis ini, Gereja dapat membentuk kesadaran umat akan
tanggung jawab publik dan nilai-nilai demokrasi (Marfan F. T. &
Supratikno, 2024).

Sayangnya, panggilan politik imam dari meja kultis menuju arena
profetis kerap disalahpahami. Sebagian umat menganggap imam tidak
boleh berpolitik karena politik dianggap kotor, sementara yang lain melihat
keterlibatan imam dapat memecah Gereja. Menurut penulis,
kesalahpahaman ini muncul akibat kurangnya internalisasi pendidikan
politik dalam Pendidikan Agama Kristen. Minimnya refleksi teologis
mengenai politik menyebabkan umat memiliki pemahaman yang sempit
tentang tugas kultis dan profetis imam. Hal ini menjadi tantangan bagi
Gereja untuk menanamkan pendidikan politik kristiani yang benar dalam
formasi calon imam dan dalam pendidikan umat beriman.

Kajian ini bertujuan menjelaskan makna dan tanggung jawab politik
kaum imam dari meja kultis ke arena profetis, sekaligus mengidentifikasi
tantangan pendidikan kristiani dalam memahami peran politik imam.
Kajian ini diharapkan memberi kontribusi konseptual bagi formasi calon
imam agar mampu berpolitik secara profetis tanpa meninggalkan tugas
kultisnya, serta membantu umat memahami bahwa politik moral dan sosial
merupakan bagian integral dari panggilan Gereja untuk menghadirkan

Kerajaan Allah di tengah dunia.

Vol. 01 No. 02 September 2025 | 163



Dari Meja Kultis ke Arena Profetis (Isidorus Lilijawa)

Metode

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif dengan metode
studi kepustakaan (/ibrary research). Pendekatan ini dipilih karena
permasalahan yang dikaji bersifat konseptual dan teologis, sehingga
memerlukan analisis mendalam terhadap teks, dokumen Gereja, serta
literatur ilmiah yang relevan dengan tema keterlibatan politik kaum imam
dan Pendidikan Agama Kristen. Sumber-sumber sekunder berupa hasil
penelitian, artikel ilmiah, dan karya akademik tentang politik moral dan
pendidikan iman juga dijadikan bahan analisis untuk memperkaya
perspektif teologis.

Analisis data dilakukan dengan menggunakan model analisis
interaktif Miles dan Huberman (Miles & Huberman, 1992) yang meliputi
tiga tahap utama: reduksi data, penyajian data, dan penarikan kesimpulan
atau verifikasi. Pada tahap reduksi data, peneliti menyeleksi dan
mengklasifikasikan informasi penting dari berbagai sumber yang relevan
dengan fokus penelitian. Tahap penyajian data dilakukan dengan
menyusun hasil kajian literatur secara sistematis dan tematis untuk
menemukan relasi konseptual antara tugas kultis dan profetis imam dengan
pendidikan politik kristiani. Tahap terakhir, yaitu penarikan kesimpulan,
menghasilkan sintesis teologis yang memadukan hasil kajian dengan
refleksi iman, sehingga muncul pemahaman baru tentang peran politik
kaum imam dalam terang pendidikan iman dan kehidupan sosial Gereja.
Dengan demikian, metode ini memungkinkan penelitian berjalan secara
reflektif dan kritis, serta tetap berpijak pada dasar teologi Gereja Katolik
yang kontekstual.

164 | Vol. 01 No. 02 September 2025



APOSTOLICUM:
Jurnal Pendidikan Keagamamaan Katolik Ledalero

Hasil dan Pembahasan

Memahami Imam

Secara etimologis, kata imam yang digunakan dalam Gereja Katolik
merupakan terjemahan dari bahasa Inggris priest. Istilah ini berasal dari
bahasa Yunani presbuteros yang berarti “penatua.” Dalam tradisi
Yudaisme, para penatua adalah tokoh awam yang dihormati dalam
komunitas, tetapi tidak dianggap sebagai imam. Karena itu, istilah priest
lebih tepat dipahami sebagai padanan dari kata Ibrani kohen, kata Yunani
hiereus, dan kata Latin sacerdos (Dulles, 1992). Ketiga istilah ini
menekankan peran seorang imam sebagai pribadi yang dikuduskan untuk
mempersembahkan kurban dan bertindak sebagai perantara antara Allah
dan umat-Nya.

Seiring perkembangan sejarah Gereja Katolik maupun Gereja-
Gereja Timur, pemahaman tentang imam semakin mendalam. Imam
dipandang sebagai pribadi yang menerima kuasa suci melalui Sakramen
Imamat untuk menjalankan tugas-tugas ilahi. Melalui tahbisan ini, imam
diutus untuk mewartakan Sabda Allah, menguduskan umat Allah, dan
memimpin persekutuan umat beriman. Dengan demikian, imam bukan
sekadar tokoh religius, melainkan pribadi yang dikuduskan secara khusus
bagi pelayanan kepada Allah dan sesama. Ia menjadi jembatan antara Allah
dan manusia, yang mempersembahkan doa serta kurban atas nama umat
dan untuk keselamatan mereka.

Menurut Presbyterorum Ordinis (PO, 1992), para imam memiliki
tiga tugas utama, yakni mewartakan Sabda Allah, melayani sakramen-
sakramen, dan memimpin umat Allah. Ketiga tugas ini membentuk
kesatuan yang utuh dalam pelayanan imamat Kristus dan tidak dapat

dipisahkan satu dari yang lain. Ketiganya saling meneguhkan dan

Vol. 01 No. 02 September 2025 | 165



Dari Meja Kultis ke Arena Profetis (Isidorus Lilijawa)

menemukan maknanya secara penuh dalam perayaan Ekaristi, yang
menjadi sumber dan puncak seluruh hidup Gereja.

Tugas pertama imam adalah mewartakan Sabda Allah. Dalam tugas
ini, imam dipanggil untuk menjadi pewarta dan saksi kebenaran Injil.
Melalui pewartaan Sabda, ia menghimpun serta mempersatukan umat
Allah. Sebagai rekan kerja para uskup, imam diutus untuk melanjutkan
amanat Yesus sendiri: “Pergilah ke seluruh dunia dan wartakanlah Injil
kepada segala makhluk” (Mrk 16:15). Sabda yang diwartakan
membangkitkan iman dalam hati orang yang belum percaya dan
menumbuhkan iman dalam diri mereka yang telah percaya, sebagaimana
ditegaskan Rasul Paulus: “Iman timbul dari pendengaran, dan pendengaran
oleh Sabda Kristus” (Rm 10:17). Karena itu, imam dipanggil untuk
mewartakan Injil dengan cara yang sesuai dengan kebutuhan umat dan
situasi zaman, agar Sabda Allah sungguh hidup di tengah masyarakat (PO
4).

Tugas kedua imam adalah melayani sakramen-sakramen. Allah
yang kudus berkenan melibatkan manusia dalam karya pengudusan-Nya,
dan imam diangkat secara istimewa untuk mengambil bagian dalam
imamat Kristus. Dalam perayaan liturgi, terutama dalam Ekaristi, imam
bertindak in persona Christi, yakni mewakili Kristus yang terus-menerus
mempersembahkan diri bagi keselamatan manusia. Melalui Sakramen
Pembaptisan, imam mengantar seseorang menjadi anggota umat Allah;
melalui Sakramen Tobat, ia mendamaikan pendosa dengan Allah dan
Gereja; dan melalui Sakramen Pengurapan Orang Sakit, ia menghadirkan
penghiburan dan kekuatan bagi mereka yang menderita.

Puncak dari seluruh pelayanan imam terletak pada perayaan

Ekaristi. Dalam Ekaristi, imam mempersembahkan korban Kristus secara

166 | Vol. 01 No. 02 September 2025



APOSTOLICUM:

Jurnal Pendidikan Keagamamaan Katolik Ledalero

sakramental bagi keselamatan dunia. Semua sakramen dan karya kerasulan

Gereja berpusat pada Ekaristi karena di dalamnya terkandung seluruh

kekayaan rohani Gereja, yakni Kristus sendiri. Oleh sebab itu, Ekaristi

disebut sumber dan puncak seluruh pewartaan Injil serta kehidupan iman

umat beriman. Dari Ekaristi mengalir daya rohani yang menghidupkan
seluruh pelayanan Gereja (PO 5).

Tugas ketiga imam adalah memimpin umat Allah. Dalam tugas ini,
imam mengambil bagian dalam imamat Kristus sebagai Kepala dan
Gembala. la bertugas menghimpun keluarga Allah dalam semangat
persaudaraan yang sehati dan sejiwa serta menuntun mereka kepada Bapa
dalam Roh Kudus. Untuk melaksanakan pelayanan ini, imam menerima
karunia rohani yang memampukannya membangun dan meneguhkan
umat. Sebagai gembala, imam dipanggil untuk meneladani Kristus yang
lemah lembut dan penuh kasih terhadap semua orang. Rasul Paulus
menegaskan: “Siap sedialah, entah baik atau tidak baik waktunya;
nyatakanlah apa yang salah, tegurlah dan nasihatilah dengan segala
kesabaran dan pengajaran” (2Tim 4:2).

Walaupun imam memiliki kewajiban terhadap semua orang, ia
secara istimewa bertanggung jawab terhadap kaum miskin, lemah, dan
generasi muda. Tanggung jawab kegembalaannya tidak hanya menyentuh
kehidupan pribadi umat, tetapi juga mencakup pembinaan jemaat Kristiani
yang sejati. Persekutuan iman yang sejati ini berakar dan berpusat pada
perayaan Ekaristi, yang menjadi sumber hidup jemaat. Karena itu, imam
hendaknya mendorong umat agar aktif berpartisipasi dalam doa, liturgi,
dan karya kasih. Melalui pelayanan imam, umat beriman dibimbing untuk
hidup dalam kasih, saling membantu, dan memberi kesaksian tentang

Kristus di tengah dunia (PO 6).

Vol. 01 No. 02 September 2025 | 167



Dari Meja Kultis ke Arena Profetis (Isidorus Lilijawa)

Dengan demikian, imam bukan sekadar pelaksana ritus liturgis,
melainkan saksi dan pelayan Kristus yang hidup di tengah umat. Melalui
pewartaan Sabda, pelayanan sakramen, dan karya kegembalaan, imam
menghadirkan Kristus Sang Gembala di tengah dunia. Dalam dirinya,
kasih dan karya penyelamatan Allah menjadi nyata, sehingga umat
beriman dituntun untuk semakin mengenal, mengasihi, dan bersatu dengan
Kristus, Sang Imam Agung yang menjadi sumber seluruh pelayanan

Gereja.

Tugas Kultis dan Profetis Imam

Tugas seorang imam mencakup dua dimensi utama, yakni tugas
kultis dan profetis, yang keduanya merupakan perwujudan dari partisipasi
imam dalam imamat Kristus sendiri. Kedua tugas ini tidak dapat
dipisahkan karena sama-sama berakar pada panggilan untuk menguduskan
umat Allah dan mewartakan karya keselamatan Allah dalam dunia.

Secara khusus, tugas kultis seorang imam mencakup beberapa aspek
penting dalam konteks pelayanan keagamaan. Secara umum, tugas ini
berkaitan dengan pelaksanaan ibadah dan upacara keagamaan, termasuk
mempersembahkan kurban, memimpin doa, dan memberkati umat atas
nama Allah. Imam berperan sebagai perantara antara Allah dan manusia
dalam konteks ibadah, serta menguduskan diri untuk melayani umat
(Darmawijaya, 1991).

Dalam berbagai tradisi keagamaan, imam memiliki tugas utama
untuk mempersembahkan kurban kepada Tuhan sebagai bentuk ibadah dan
pengakuan akan kekuasaan-Nya. Dalam tradisi Katolik, tugas ini mencapai
puncaknya dalam perayaan Ekaristi, yaitu peringatan kurban Yesus Kristus

di kayu salib. Selain melayani sakramen, imam juga bertanggung jawab

168 | Vol. 01 No. 02 September 2025



APOSTOLICUM:

Jurnal Pendidikan Keagamamaan Katolik Ledalero

memimpin umat dalam doa dan liturgi, termasuk Misa Kudus, ibadat

harian, serta upacara keagamaan lainnya. Mereka diutus untuk menjaga

kekhidmatan dan kesucian ibadah agar umat semakin didekatkan pada
Allah (PO 7).

Penahbisan imam menjadi tanda pengabdian penuh kepada Tuhan
dan keselamatan umat manusia. Imam dipanggil untuk menguduskan diri
dan menjadi teladan dalam iman serta kehidupan. Dengan demikian, tugas
kultis imam tidak hanya menjaga kelangsungan ibadah, tetapi juga menjadi
sarana pembimbingan rohani bagi umat dalam membangun relasi yang
mendalam dengan Tuhan.

Sementara itu, fungsi profetis kaum imam mendapat perhatian
istimewa dalam dokumen Konsili Vatikan II. Menurut Paus Paulus VI,
“Dalam Konsili, Gereja mau melihat dan merenungkan siapakah Gereja
dan apa tugasnya dalam dunia yang semakin berubah.” Perkembangan
dunia modern menuntut para imam untuk tidak hanya berfokus pada altar,
tetapi juga hadir secara profetis di tengah masyarakat, mewartakan Sabda
Allah melalui kesaksian hidup dan pelayanan (Pastores Dabo Vobis, 1992).

Konsili Vatikan II dalam Konstitusi tentang Liturgi menegaskan
bahwa liturgi dan pewartaan Injil tidak boleh dipisahkan. Ritus sakramen-
sakramen harus disusun sedemikian rupa sehingga menjadi satu kesatuan
dengan pewartaan Sabda Allah. “Walaupun liturgi kudus pada tempat yang
pertama adalah penghormatan terhadap keagungan ilahi, namun liturgi
kudus juga mengandung pendidikan umat yang berbobot, karena di dalam
liturgi Allah berbicara kepada umat-Nya; Kristus masih mewartakan Injil-
Nya” (SC, 1992).

Dengan demikian, Konsili Vatikan II menegaskan bahwa fungsi

paling luhur dari tugas imam memang terletak pada dimensi kultisnya,

Vol. 01 No. 02 September 2025 | 169



Dari Meja Kultis ke Arena Profetis (Isidorus Lilijawa)

terutama di altar. Namun fungsi itu tidak dapat dilepaskan dari dimensi
profetisnya sebagai pelayan Sabda. Keduanya mesti dijalankan secara
seimbang dan saling melengkapi, sebab pewartaan Sabda menemukan
kepenuhannya dalam perayaan liturgi, dan liturgi memperoleh maknanya
melalui pewartaan Sabda yang dihidupi.

Gambaran ideal tentang imam sebagaimana ditampilkan Konsili
Vatikan II adalah imam yang mencerminkan Yesus Kristus, Sang Gembala
yang baik, yang mengajar, menguduskan, dan mengurbankan hidup-Nya
bagi umat. Dalam kesatuan yang mesra dengan Kristus, para imam diutus
untuk menjadi gembala, nabi, dan imam agung bagi umat Allah.

Dalam konteks ini, Michael J. Buckley dalam T. P. Rausch menulis
bahwa “Imamat profetis adalah imamat yang mempunyai perhatian untuk
mewartakan Sabda Allah dalam berbagai cara yang dapat didengar,
dipahami, dan diinkarnasi ke dalam kehidupan sosial umat manusia, suatu
imamat yang berbicara mengenai pengalaman keagamaan umat manusia”
(Rausch, 1992). Pernyataan ini menegaskan bahwa fungsi profetis imam
tidak berhenti pada pewartaan verbal, tetapi juga menuntut keterlibatan
nyata dalam situasi sosial masyarakat, bahkan di wilayah-wilayah yang
diliputi penindasan dan penderitaan.

Dengan demikian, baik tugas kultis maupun profetis merupakan dua
sisi yang tak terpisahkan dari pelayanan imamat. Imam dipanggil untuk
menghadirkan Kristus dalam liturgi dan dalam kehidupan sosial umat
manusia, agar karya keselamatan Allah sungguh dialami dalam seluruh

dimensi kehidupan.

170 | Vol. 01 No. 02 September 2025



APOSTOLICUM:
Jurnal Pendidikan Keagamamaan Katolik Ledalero
Memaknai Politik

Secara etimologis, kata politik berasal dari bahasa Yunani fa
politika, yang berarti hal-hal atau urusan yang berkaitan dengan polis
(kota). Pada masa itu, polis merupakan bentuk pemerintahan negara-kota
yang menjadi pusat kehidupan sosial dan politik masyarakat Yunani.
Karena itu, politik dalam konteks awalnya merujuk pada segala sesuatu
yang menyangkut pengelolaan dan tata kehidupan warga dalam suatu
polis. Plato menamakan bukunya tentang negara ideal dengan Politeia,
sedangkan Socrates menggunakan istilah politikhon untuk menunjuk pada
hal-hal kenegaraan. Istilah ini sering disandingkan dengan kata techne,
yang berarti seni atau keterampilan. Dengan demikian, secara etimologis,
politik dapat dipahami sebagai seni atau teknik mengelola kehidupan
bersama dalam masyarakat, yakni kemampuan mengubah kemungkinan
menjadi kenyataan, atau mengolah potensi menjadi tindakan yang efektif
(Heuken, 1994).

Dalam tradisi pemikiran Yunani, politik dipandang sebagai seni
mengatur negara dan mengelola kehidupan publik demi kebaikan bersama.
Pandangan ini kemudian berkembang dalam berbagai pemikiran modern.
Menurut Miriam Budiardjo, politik adalah cara atau usaha untuk
memengaruhi sistem dan kebijakan publik dengan tujuan mewujudkan
kehidupan yang baik bagi Masyarakat (Budiardjo, 2018). Dalam
pengertian ini, politik tidak hanya menyangkut kekuasaan, tetapi juga seni
menata kehidupan sosial agar manusia dapat hidup bersama secara adil dan
tertib.

Politik pada hakikatnya berbicara tentang hal-hal yang menyangkut
kepentingan umum (pro bono publico), yakni segala sesuatu yang

berkaitan dengan kehidupan bersama dalam masyarakat. Dalam pengertian

Vol. 01 No. 02 September 2025|171



Dari Meja Kultis ke Arena Profetis (Isidorus Lilijawa)

yang luas, terdapat dua unsur penting yang menandai makna politik.
Pertama, politik selalu bersifat aktif dan dinamis, yakni suatu kegiatan,
keterlibatan, atau tindakan nyata untuk menangani dan mengubah
kenyataan sosial yang dihadapi. Politik bukan sekadar teori, maksud, atau
sikap, melainkan praksis konkret dalam kehidupan bersama. Kedua,
jangkauan tindakan politik tidak terbatas pada lingkup kecil seperti
keluarga, tetapi mencakup masyarakat dalam arti luas: seluruh daerah,
negara, atau bagian penting dari kehidupan publik suatu bangsa.

Dengan demikian, politik dapat dipahami sebagai seni sekaligus
tanggung jawab dalam mengelola kehidupan bersama. Ia tidak sekadar
berurusan dengan kekuasaan, tetapi juga dengan nilai-nilai kemanusiaan,
keadilan, dan kesejahteraan umum. Politik yang sejati selalu diarahkan
untuk membangun tata kehidupan sosial yang memungkinkan setiap orang

hidup bermartabat di tengah komunitasnya.

Tujuan Keterlibatan Politis Kaum Imam

Keterlibatan politis seorang imam pada dasarnya merupakan bentuk
keterlibatan profetis. Hal ini berakar pada hakikat panggilan imamat yang
berhubungan erat dengan tugas kenabian, yaitu menyuarakan ideal
keadilan yang menjadi impian Allah bagi umat-Nya. Kehadiran imam di
tengah masyarakat bukan sekadar kehadiran seremonial, melainkan
kehadiran yang kritis dan transformatif. Seperti para nabi dalam Kitab
Suci, imam dipanggil untuk menegur segala bentuk kebobrokan moral,
ketidakadilan sosial, dan praktik-praktik tidak etis yang dilakukan oleh
penguasa maupun masyarakat. Karena itu, tujuan utama keterlibatan politis

seorang imam adalah mengembalikan martabat manusia yang dinodai oleh

172 | Vol. 01 No. 02 September 2025



APOSTOLICUM:

Jurnal Pendidikan Keagamamaan Katolik Ledalero

struktur dosa dan penindasan. Keluhuran martabat manusia menjadi
orientasi utama seluruh aktivitas politis kaum imam.

Dalam konteks ini, Gereja memainkan peran penting sebagai
pembela hak dan martabat setiap individu, tanpa memandang latar
belakang sosial, budaya, atau agama. Gereja menegaskan bahwa
kebebasan, kesetaraan, dan keadilan merupakan nilai-nilai universal yang
sejalan dengan ajaran Kristus. Melalui peran profetisnya, Gereja juga
terlibat secara aktif dalam memperjuangkan hak-hak asasi manusia,
khususnya bagi mereka yang tertindas dan terpinggirkan. Dalam
praktiknya, Gereja memberikan perhatian besar kepada kelompok-
kelompok rentan seperti pengungsi, korban konflik, anak-anak terlantar,
serta mereka yang mengalami diskriminasi sosial atau ekonomi. Dalam
semangat kasih Kristus, Gereja mendorong sikap penerimaan terhadap
keberagaman dan mengingatkan bahwa setiap manusia memiliki nilai dan
martabat yang sama sebagai ciptaan Tuhan (Zai & Bambangan, 2025).

Selain membela martabat manusia, keterlibatan politik kaum imam
juga bertujuan untuk memberdayakan dan mendidik umat agar memiliki
kesadaran politik yang benar. Gereja, melalui para imam, berperan penting
dalam menumbuhkan kesadaran kritis umat beriman untuk menggunakan
hak pilihnya secara bertanggung jawab dan bermartabat (Melianti, 2022).
Pendidikan politik yang diberikan Gereja bukan dimaksudkan untuk
mendukung kepentingan partai tertentu, melainkan untuk membentuk
warga negara yang beriman dan cerdas secara politik. Para imam harus
memahami politik dan kepemimpinan dalam terang nilai-nilai Injili,
sehingga dapat membimbing umat membangun pola pikir yang benar

dalam kehidupan berbangsa dan bernegara (Lado, 2024).

Vol. 01 No. 02 September 2025 | 173



Dari Meja Kultis ke Arena Profetis (Isidorus Lilijawa)

Lebih jauh, pendidikan politik di Gereja memiliki relevansi yang
signifikan, terutama dalam menghadapi momentum politik seperti
pemilihan umum. Pengetahuan dan keterlibatan umat yang memadai dapat
membentuk pemilih yang sadar, kritis, dan bertanggung jawab. Gereja
dapat menjadi sumber informasi yang objektif dan terpercaya bagi
umatnya, dengan menyelenggarakan berbagai kegiatan seperti forum
diskusi, seminar, dan penyuluhan. Melalui kegiatan-kegiatan tersebut,
umat dapat memperoleh pemahaman yang mendalam tentang program dan
platform para kandidat, isu-isu sosial yang krusial, serta mekanisme dan
etika dalam proses demokrasi (Firmanto & Abadi, 2024).

Dengan demikian, keterlibatan politis kaum imam bukanlah upaya
perebutan kekuasaan, melainkan perwujudan tanggung jawab profetis
dalam memperjuangkan nilai-nilai Injil di ruang publik. Imam hadir
sebagai suara kenabian yang menyerukan keadilan, kebenaran, dan
kemanusiaan, sekaligus sebagai pendidik umat agar mampu berpartisipasi
aktif dalam kehidupan politik secara bijaksana dan etis demi terwujudnya

tata kehidupan bersama yang bermartabat dan berkeadilan.

Peran Politik Imam dan Tantangan PAK

Pendidikan Agama Kristen (PAK) berakar pada amanat agung
Tuhan Yesus dalam Matius 28:19-20. Penyelenggaraannya merupakan
upaya pendewasaan iman para murid melalui baptisan dan pengajaran.
PAK adalah proses pengajaran dan pembelajaran yang bersumber pada
Alkitab, berpusat pada Kristus, dan bergantung pada bimbingan Roh
Kudus. Tujuannya adalah menuntun setiap pribadi menuju pengenalan dan
pengalaman akan rencana serta kehendak Allah melalui Kristus dalam

seluruh aspek kehidupan, sekaligus mempersiapkan mereka untuk

174 | Vol. 01 No. 02 September 2025



APOSTOLICUM:
Jurnal Pendidikan Keagamamaan Katolik Ledalero

pelayanan yang efektif. Dengan demikian, PAK berpusat pada Kristus
Sang Guru Agung yang memerintahkan agar para murid dimatangkan
dalam iman dan perbuatan (Kristanto, 2008).

PAK tidak terbatas pada ranah pendidikan formal di sekolah, tetapi
juga menyentuh kehidupan umat secara luas. Dalam kaitannya dengan
peran politik kaum imam, PAK memiliki tanggung jawab penting untuk
membuka wawasan, mengubah paradigma berpikir, dan membangun
kesadaran umat tentang tanggung jawab politik imam sebagai bagian dari
panggilan kenabian Gereja. Melalui PAK, umat dibimbing memahami
bahwa iman Kristen juga harus diwujudkan dalam kehidupan sosial-
politik. Karena itu, PAK menjadi sarana aktualisasi pendidikan politik
yang baik dan benar, yang berakar pada nilai-nilai Injili.

Namun demikian, penerapan nilai-nilai politik dalam PAK
menghadapi berbagai tantangan. Salah satunya adalah pemahaman yang
keliru tentang peran politik kaum imam. Banyak umat, bahkan sebagian
imam sendiri, memiliki pandangan yang sempit atau salah kaprah tentang
politik. Hal ini terjadi karena minimnya pendidikan politik yang
dikolaborasikan dalam kurikulum PAK. Akibatnya, muncul ketegangan
teologis dan praktis dalam memaknai keterlibatan politik imam di tengah
masyarakat. Tantangan-tantangan ini dapat dikategorikan menjadi dua:
tantangan internal dan tantangan eksternal.

Secara internal, hambatan utama datang dari sikap keengganan
imam sendiri untuk terlibat dalam persoalan politik. Keengganan ini sering
disebabkan oleh apatisme terhadap isu-isu sosial dan penderitaan rakyat
kecil. Banyak imam memandang politik sebagai sesuatu yang kotor,
manipulatif, dan bertentangan dengan kesucian hidup rohani. Sikap negatif

ini, sebagaimana dikemukakan Rungkat, bersumber dari kurangnya

Vol. 01 No. 02 September 2025 | 175



Dari Meja Kultis ke Arena Profetis (Isidorus Lilijawa)

pengajaran Gereja yang seimbang serta pengalaman nyata politik yang
sering kali diwarnai oleh praktik korup dan tidak etis (Rungkat, 2010).

Selain itu, muncul pula ketegangan antara fungsi profetis dan kultis
kaum imam. Keterlibatan politik menuntut keseimbangan antara tugas
pewartaan dan pelayanan liturgis. Dalam praktiknya, sebagian umat
menganggap imam hanya sebagai spesialis dalam bidang kultis yang harus
netral dan bebas dari keberpihakan politik. Mereka khawatir keterlibatan
sosial-politik imam dapat mengganggu kesatuan umat. Pandangan ini,
sebagaimana dijelaskan Paulus Budi Kleden, sering kali menempatkan
aspek kultis secara berlebihan sehingga mengaburkan dimensi profetis
panggilan imam (Kleden, 2019).

Sementara itu, tantangan eksternal datang dari tekanan kekuasaan
dan dinamika politik identitas. Imam yang bersikap kritis terhadap
kebijakan atau praktik penguasa sering menghadapi intimidasi, ancaman,
bahkan upaya pembungkaman. Di sisi lain, keterlibatan politik imam yang
tidak terkelola dengan baik dapat menimbulkan persepsi keberpihakan
yang berujung pada perpecahan umat. Lestari mengingatkan bahwa politik
identitas di Indonesia sering melahirkan diskriminasi, ketidakadilan, dan
fragmentasi sosial, yang juga dapat menjebak Gereja bila tidak berhati-hati
(Lestari, 2018).

Bahaya lain muncul ketika pemimpin Gereja sendiri bersikap
ambigu. Seruan moral yang disampaikan terkadang tidak murni demi
kebaikan bersama, melainkan untuk kepentingan pribadi atau kelompok
tertentu. Bataona dan Bajari menyoroti praktik manipulatif ini, di mana
relasi antara Gereja dan rezim kekuasaan dapat dimanfaatkan untuk
kepentingan politik praktis, termasuk dalam perburuan suara (Bataona &

Bajari 2017).

176 | Vol. 01 No. 02 September 2025



APOSTOLICUM:
Jurnal Pendidikan Keagamamaan Katolik Ledalero

Meski demikian, di tengah berbagai tantangan tersebut, prinsip dasar
tetaplah sama: Gereja harus hadir untuk membela kebenaran, menegakkan
keadilan, serta menolak segala bentuk penindasan dan kekerasan terhadap
martabat manusia. Gereja harus menjadi rumah aman bagi yang menderita.
Firman Tuhan dalam Yeremia 29:7 menegaskan panggilan itu:
“Usahakanlah kesejahteraan kota ke mana kamu Aku buang, dan berdoalah
untuk kota itu kepada Tuhan, sebab kesejahteraannya adalah
kesejahteraanmu” (Latumahina, 2021).

PAK pada akhirnya bertujuan menuntun peserta didik untuk
memahami iman Kristen secara utuh—bukan hanya sebagai doktrin, tetapi
sebagai cara hidup yang nyata dalam masyarakat. Groome menekankan
bahwa PAK membentuk peserta didik menjadi pembuat sejarah kehidupan
yang memahami Kerajaan Allah secara kognitif, afektif, dan konatif
(Groome, 1980). Tan Giok Lie menegaskan pentingnya pemahaman
konteks sosial dan politik bagi pendidik Kristen di Indonesia agar
pembinaan iman umat menjadi relevan dan efektif (Lie, 2013). Sementara
itu, Phillips menyoroti perlunya pengenalan terhadap pendekatan
pendidikan politik yang berakar pada iman Kristen dan disesuaikan dengan
konteks hidup peserta didik (Phillips, 2012).

Berdasarkan uraian tersebut, terdapat beberapa materi pendidikan
politik yang perlu diintegrasikan dalam PAK terkait peran politik imam.
Pertama, imam juga adalah makhluk politik (zoon politikon). Mereka
memiliki hak untuk memilih meskipun tidak diperkenankan menduduki
jabatan politik, sebagaimana diatur dalam Kanon 287 §1. Kedua, walau
tidak dapat terlibat dalam politik kekuasaan secara langsung, imam dapat

menyalurkan semangat kepemimpinan melalui politik kepedulian sosial—

Vol. 01 No. 02 September 2025 | 177



Dari Meja Kultis ke Arena Profetis (Isidorus Lilijawa)

politik yang berlandaskan pada kemanusiaan, solidaritas, dan keadilan
(Mangunwijaya, 1997).

Ketiga, imam memiliki dua tugas utama: kultis dan profetis. Tugas
kultis yang berkaitan dengan pelayanan sakramen, ibadah, dan perayaan
Ekaristi tidak meniadakan tugas profetis untuk menyuarakan kebenaran,
memperjuangkan keadilan, dan mengoreksi kebobrokan sosial. Kedua
dimensi ini saling melengkapi dan membentuk integritas pelayanan imam.
Keempat, larangan berpolitik praktis (KHK 287) tidak dimaksudkan untuk
membungkam peran sosial imam, melainkan sebagai perlindungan yuridis
agar identitas spiritual imam tetap terjaga dan misi perutusannya tetap
fokus (Kleden, 2019).

Kelima, Gereja perlu terus mendorong pendidikan politik bagi umat,
khususnya kaum muda. Politik sejatinya adalah sarana Iuhur untuk
memperjuangkan bonum commune (kebaikan bersama), bukan arena yang
najis. Yang membuat politik kotor adalah perilaku manusia yang
menyalahgunakannya. Karena itu, Gereja harus mengajarkan politik
sebagai panggilan moral untuk membangun kehidupan bersama yang adil
dan damai. Keenam, para imam memiliki tanggung jawab moral untuk
menanamkan kesadaran politik yang sehat melalui diskusi, seminar,
tulisan, dan pendampingan umat. Mereka juga perlu mendorong kaum
muda Katolik yang potensial untuk berkiprah dalam politik praktis sebagai

kader Gereja yang membawa nilai-nilai iman ke tengah masyarakat.

Kesimpulan

Gereja melalui para imam hadir untuk berpihak kepada yang lemabh,
yang tidak berdaya, yang miskin, dan yang terpinggirkan. Jika Gereja tidak
memiliki keperpihakan kepada yang lemah, maka kehadiran Gereja tidak

178 | Vol. 01 No. 02 September 2025



APOSTOLICUM:

Jurnal Pendidikan Keagamamaan Katolik Ledalero

memiliki makna. Kemiskinan harus ditanggulangi supaya manusia

mendapatkan keadilan, harkat dan martabatnya sebagai manusia. Di tengah

realitas sosial semacam ini, para imam harus terlibat untuk menguraikan

berbagai masalah tersebut hingga menemukan solusi dan jalan keluar yang
terbaik.

Terlibatnya para imam dalam urusan politik adalah implementasi
dari tugas profetisnya, yang tentu tidak terlepas dari internalisasi tugas
kultis. Kehadiran imam dalam meja kultis dan eksistensi imam di arena
profetis adalah satu-kesatuan yang tidak terpisahkan. Imam yang kultis
adalah imam yang profetik dan sebaliknya. Kedua peran ini dijalankan
dalam pendulum keseimbangan yang kritis dan kreatif.

Pendidikan politik dalam PAK penting untuk membekali umat
Kristen dengan pemahaman tentang bagaimana iman Kristen dapat
diterapkan dalam konteks politik dan kehidupan bermasyarakat.
Tujuannya adalah agar umat Kristen dapat berperan aktif dan bertanggung
jawab dalam proses politik, serta menjadi agen perubahan yang positif di
masyarakat. Pendidikan politik dalam PAK sangat penting agar peserta
didik atau umat pada umumnya dapat memahami secara benar peran
politik kaum imam dalam tata tugas kultis hingga profetisnya.

Implementasi politik terlibat atau politik kepedulian sosial kaum
imam harus berdasarkan kepentingan Gereja dan umat Allah, bukan karena
dorongan interese pribadi atau kelompok kepentingan bahkan politik
identitas. Maka, kaum imam adalah agen politik Gereja, bukan  kaki
tangan atau juru bicara kepentingan partai politik atau politisi-politisi
tertentu. Jika ini yang terjadi, maka itu salah dan tidak sesuai semangat
Injil serta ajaran sosial Gereja. Tulisan ini dapat menjadi referensi bagi para

mahasiswa Pendidikan Agama Kristen maupun umat pada umumnya untuk

Vol. 01 No. 02 September 2025 | 179



Dari Meja Kultis ke Arena Profetis (Isidorus Lilijawa)

memahami peran politik kaum imam secara benar. Para imam dalam
merefleksikan peran politiknya bisa menjadikan tulisan ini sebagai

referensi alternatif.

Referensi

Bataona, M. R. and Bajari, A. (2017). Power Relations and Symbols of
Political Economy of the Church in Local Political Contestation of
East Nusa. Jurnal Kajian Komunikasi, 5(2).

Budiardjo, M. (2018). Dasar-dasar llmu Politik (7th ed.). Gramedia
Pustaka Utama.

Darung, A. & Y. (2021). Keterlibatan Gereja Katolik Mendukung
Moderasi Beragama Berorientasi Pada Komitmen Kebangsaan.
Gaudium Vestrum: Jurnal Kateketik Pastoral, 5(2).

Dulles, A. (1992) 'Model-Model Imamat Pelayanan', dalam Georg
Kirchberger (Ed.), Gereja dalam Perubahan. Ende: Nusa Indah.

Firmanto, F., dan Abadi, W. R. (2024). Peran Pendidikan Politik
Terhadap Peningkatan Partisipasi Politik Generasi Muda dalam
Pemilihan Presiden 2024. Mis: Jurnal limu Hukum, 1(1), 23.

Groome, Thomas H.1980. Christian Religious Education: Sharing Our
Story and Vision. San Francisco: Jossey-Bass Publishers.

Hadiwikarta, J. (1991). Kitab Hukum Kanonik. Sekretariat KWI, Obor.
Heuken, A. (1994). Ensiklopedi Gereja. Cipta Loka Caraka.

Ohoiledjaan, J. & S. S. Refo. (2024). Bahaya Keterlibatan Hierarki
Gereja dalam Politik Praktis. Seri Mitra Refleksi Iimiah, 3(1).

Jehaut, R. (2020). Antara Larangan dan Pengecualian: Ihwal Partisipasi
Aktif Imam dalam Partai Politik dan dalam Jabatan Publik. Jurnal
Ledalero, 19(2).

Kleden, P. B. (2019). Berfilsafat dan Berteologi di Indonesia. Jurnal
Ledalero, 18(2), 164.

Kristanto, P.L. (2008). Prinsip & Praktik Pendidikan Agama Kristen.
Yogyakarta: Andi, 4.

180 | Vol. 01 No. 02 September 2025



APOSTOLICUM:
Jurnal Pendidikan Keagamamaan Katolik Ledalero

Lado, G. A. (2024). Pendidikan Gereja Untuk Meningkatkan
Kemampuan Edukasi Jemaat Dalam Berpolitik. Inculco Journal of
Christian Education, 4(1), 88—106.

Latumahina, V. (2021). Peran Gereja dalam Menggapai Kemiskinan.
Jurnal Teologi Biblika, 6(1).

Lestari, Y. S. (2018). Politik Identitas di Indonesia: Antara Nasionalisme
dan Agama. Journal of Politics and Policy, 1(1).

Lie, Tan Giok. 2013. The Context and Challenges of the Church’s
Educational Ministry in Indonesia. Christian Education Journal,
3(10), 233-240.

Mangunwijaya, Y. B. (1997). Politik Hati Nurani. Gafiasri Mukti.

Marfan F.T. dan Supratikno, A. (2024). Peran Politik Gereja dalam
Tahun Politik 2024: Studi Kasus Serpong. TE DEUM Jurnal
Teologi Dan Pengembangan Pelayanan, 13(2), 227-248.

Melianti, S. (2022). Pendidikan Kristiani dalam Membentuk Kesadaran
Politik: Upaya Mendorong Partisipasi Politik dalam Prinsip Etis
Teologis. Jurnal Pendidikan Agama Kristen, 3(2).

Milles dan Huberman. (1992). Analisis Data Kualitatif. Jakarta:
Universitas Indoensia Press, 16.

"Pastores Dabo Vobis", (1992) dalam Dokumen Konsili Vatikan I1.
Jakarta: Departemen DokPen KWI.

Phillips, Elizabeth. 2012. Approaching the Approaches: Teaching
Political Theology through and within Situatedness. Political
Theology, 13 (6), 674-686

"Presbyterium Ordinis", (1992) dalam Dokumen Konsili Vatikan I1.
Jakarta: Departemen DokPen KWI.

Rausch, T.P (1992). Priesthood Today: An Appraisal (Paulist Press: New
York and Mahwah, New Jersey), 85.

Riyanto, A. E. (2015). Berfilsafat Politik. Kanisius.

Rungkat, J. (2010). Theologia Politik Yesus. Batu: Departemen Literatur
YPPII, v-vi.

"Sacrosanctum Concillium", 1992 dalam Dokumen Konsili Vatikan II.
Jakarta: Departemen DokPen KWI.

Vol. 01 No. 02 September 2025 | 181



Dari Meja Kultis ke Arena Profetis (Isidorus Lilijawa)

Sermada, D. (2023). Hubungan Antara Agama dan Negara Di NKRI
dalam Sorotan Filsafat Politik. Jurnal Studia Philosophica
Theologica, 33(32).

St. Darmawijaya (1991). Citra Imam: Satriya Pinandita (Y ogyakarta:
Kanisius, hlm. 85-86.

Zai, I.P dan Bambangan, M. (2025). Gereja dalam Menghadapi
Tantangan Sosial, Politik, dan Budaya dari Abad ke Abad, Jurnal
Budi Pekerti Agama Kristen dan Katolik. Jurnal Budi Pekerti
Agama Kristen Dan Katolik, 3(1), 64.

https://katoliknews.com/2016/06/30/pastor-rantinus-resmi-deklarasikan-
diri-sebagai-calon-bupati-tapanuli-tengah/

https://regional. kompas.com/read/2025/01/23/190746078/soal-portal-
pasar-alok-kadis-perdagangan-nyaris-adu-jotos-dengan-pemuka

182 | Vol. 01 No. 02 September 2025



